# البح المسيح ال

جمعية نور المسيح، رقم ١٤ ٣٧٧٩١٤ ، ص.ب. ١٦١٦ قانا الجليل ١٦٩٣٠

Nour Almasih / Light of Christ, Registered Society No. 580327914 - P.O.Box 619, Cana of Galilee 16930, website:www.lightchrist.org

## العذراء الملكة التي جلست عن يمين الملك السماويّ



#### اِفْرَحِي يَا كَرْمَةَ ٱلْغُصْنِ ٱلَّذِي لَا يَذْبُلُ

أَفْرَحِي يَا كُرْمَةَ: تُشير إلى العذراء مريم التي أنبتت المسيح، عنقود الحياة والفرح الأبدي

الغصن الذي لا يَذْبُل: يقصد به المسيح الإله المتجسّد، «عصن البرّ» المتجسّد، المتل يستّى الخارج من أصل يستّى راش 11: 1

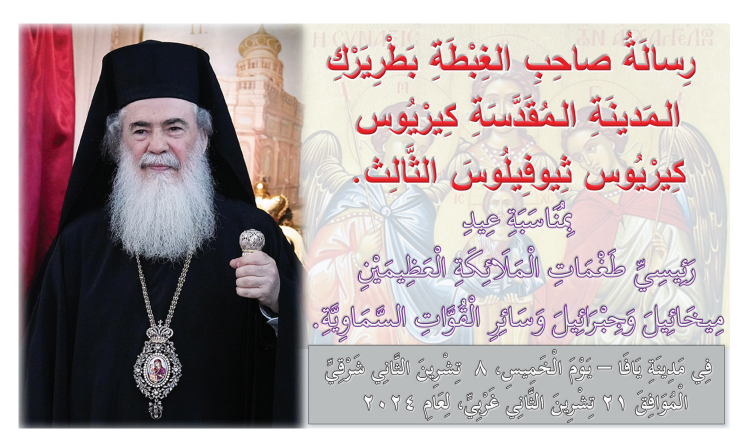




# إِفْرَحِي أَيْتُهَا ٱلصَّدَفَةُ الْفَرْرَتِ الْبَرْرَتِ الْبُرْرَتِ الْلُوْلُوَّةَ ٱلْإِلْهِيَّةَ الْلُولُوَّةَ الْإِلْهِيَّةَ

فَٱلصَّدَفَةُ لَمْ تُنْتِحِ ٱللُّوْلُوَّةَ بِجُهْدٍ بَشَرِيِّ، بَلْ بِقُوَّةِ ٱلرُّوحِ الْقُدُسِ، كَمَا حَبِلَتِ ٱلْبَتُولُ بِالْمُسِيحِ دُونَ زَرْعِ بَشَرِيِّ. بِالْمُسِيحِ دُونَ زَرْعِ بَشَرِيِّ. وَهُكَذَا، حِينَ وَجَدَ ٱلتَّاجِرُ الْعَاقِلُ (رَمْزُ ٱلْمُؤْمِنِ) هٰذِهِ اللَّوْلُوَّةَ ٱلْإلٰهِيَّةَ – ٱلْمَسِيحَ – اللَّهُ لُوَّةَ الْإلٰهِيَّةَ – ٱلْمَسِيحَ – اللَّهُ لَكَاكَ شَيْءٍ، أَيْ تَخَلَّى عَنِ بَاعَ كُلَّ شَيْءٍ، أَيْ تَخَلَّى عَنِ الْعَالَمِ لِيَقْتَنِيَ ٱلْمَسِيحَ وَحُدَهُ الْعَالَمِ لِيَقْتَنِيَ ٱلْمَسِيحَ وَحُدَهُ الْعَالَمِ لِيَقْتَنِيَ ٱلْمَسِيحَ وَحُدَهُ الْعَالَمِ لِيَقْتَنِيَ ٱلْمَسِيحَ وَحُدَهُ الْعَالَمِ لِيَقْتَنِيَ ٱلْمَسِيحَ وَحُدَهُ

Η Ύπεραγία Θεοτόκος, ή Βασίλισσα καὶ Κυρία καὶ Οἰκονόμος τοῦ Άγίου "Ορους Άθω. والدة الإله الكليّة القداسة، الملكة والسيّدة والمدبّرة لجبل آتوس المقدّس



يَهْتِفُ مُرنّمُ الكنيسةِ قائلًا: «لَقَدْ جَعَلْتَ الْجُوْهَرَ الْعَارِي مِنَ الْجُسَدِ بَاكُورَةَ مَعْلُوقَاتِكَ، يَا صَانِعَ الْمَلَائِكَةِ، مُحْتَفًّا حَوْلَ عَرْشِكَ الطَّاهِرِ، هَاتِفًا: قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ أَنْتَ، يَا اللهُ الضَّابِطُ الْكُلَّ».

#### أيُّها الإخوةُ المحبوبونَ في المسيح، أيُّها المسيحيُّون الأتقياء،

إِنَّ نِعمةَ رَئِيسِ صُفُوفِ الْقُوَّاتِ الإِلْهَيَّةِ الْعُلُويَّةِ، رَئِيسِ الْمَلائِكَةِ الْمُهُوعِةِ، وَئِيسِ الْمَلائِكَةِ الْمُجِيدِ مِيخَائِيلَ، قَدْ جَمَعَتْنَا الْيَوْمَ فِي هذَا الدَّيْرِ الَّذِي يَحْمِلُ اسْمَ رُؤَسَاءِ الْمَلائِكَةِ، لِنَحْتَفِلْ بِعِيدِ تِذْكَارِ الطُّغْمَاتِ الْمَلائِكِيَّةِ الْحُافِلِ، الْإِلْهَيِّ النَّهُ اللهِ التَّسْبِيحَةَ التُّلاَئِيَّةَ التَّقْدِيسِ.

إنَّ الطغماَت الملائكيَّة يُشكِّلُونَ العالَمُ الرُّوحانيَّ السَّماويَّ، وهم باكورةُ مخلوقاتِ اللهِ الروحانيَّةِ غيرِ الجسديَّة، مُتمِّمينَ إرادتَه.

«وَ بِحَسَبِ تَعْلِيمِ الْقِدِّيسِ دِيُونِيسْيُوسَ الأَرِيُوبَاغِيِّ فِي كِتَابِهِ «اللَّاهُوتِ السَّمَاوِيَّة تَنْقَسِمُ إِلَى ثَلاَثِ طُغُمَاتٍ: السَّمَاوِيَّة تَنْقَسِمُ إِلَى ثَلاَثِ طُغُمَاتٍ:

الطُّغْمَةُ الأُولَى وَالأَقْرِبُ إِلَى اللهِ هِيَ السِّيرَافِيمْ وَالشِّيرُوبِيمْ وَالْعُرُوشُ، وَهَوُلاَءِ هُمُ الَّذِينَ يُحَافُونَ حَوْلَ الْعَرْشِ الإِلْهِيِّ بِتَسْبِيحٍ لاَ يَنْقَطِعُ، مُرَتِّلِينَ: «قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ، قُدُّوسٌ».

أَمَّا الطُّغْمَةُ الثَّانِيَةُ فَهِيَ السِّيادَاتُ وَالْقُوَّاتُ وَالسَّلَاطِينُ، وَهَوُّلاَءِ يَتَسَلَّمُونَ الإِشْرَاقَ الإِلْهِيَّ مِنَ الأَوَّلِينَ وَيُوَزِّعُونَهُ عَلَى مَا دُونَهُمْ. وَأَمَّا الطُّغْمَةُ الثَّالِثَةُ، فَهِيَ الرِّئَاسَاتُ وَرُؤَسَاءُ الْمَلاَئِكَةِ وَالْمَلاَئِكَةُ، وَهِيَ الرِّئَاسَاتُ وَمُؤَلِّاءِ يَتَوَجَّهُونَ مُبَاشَرةً لِخِدْمَةِ الْبَشَرِ وَتَبْلِيغِ إِرَادَةِ اللهِ لَمُمْ وَهِذَا يَبْقَى النِّائِمُ السَّمَاوِيُّ مُنَظَّمًا عَلَى مَرَاتِبَ وَطُغُمَاتٍ، كُلُّ يُتَمِّمُ إِرَادَةَ اللهِ فِي وَمُعْمَاتٍ، كُلُّ يُتَمِّمُ إِرَادَةَ اللهِ فِي وَمُعْمَاتٍ مَا عَلَى مَرَاتِبَ وَطُغُمَاتٍ، كُلُّ يُتَمِّمُ إِرَادَةَ اللهِ فِي وَالْمَالِيْ فَا عَلَى مَرَاتِبَ وَطُغُمَاتٍ مَا عُلَى مَرَاتِبَ وَلَائِعُونَ مُنَالًا مَالِكُونَ الْمُعَلِّيْ الْمُعْمَاتِ الْمُلِقِيْ فَيْعِيْمَاتُهُ السَّاسَاتُ وَالْمُ الْمُلاَئِكَةُ وَاللهِ الْمُلاَعِلَةِ اللهِ فَيْ الْمُؤْمِقُ الْمُعَلِّيْ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمِ الْمُؤْمِقِيْمِ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمِ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيقُولُ الْمُؤْمِقِيْمُ الْمُؤْمِقِيقُ الْمُؤْمِقِيقُ الْمُؤْمِقِيقُولُ وَالْمُؤْمِقِيقُولُ وَالْمُؤْمِقُولُ الْمُؤْمِقُولُومُ الْمُؤْمِقُولُ الْمُؤْمِقِيقُولُ الْمُؤْمِقُولُ الْمُؤْمِقُولُ الْمُؤْمِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُؤْمِقُولُ الْمُعِلَّ الْمُعُلِقُولُولُ الْمُؤْمِلُونُ الْمُؤْمِقُولُ ا

لِذَلِكَ فَإِنَّ الْمَلائِكَة، بِحَسَبِ الرَّسُولِ بُولُسَ الْقَائِلِ: «أَلَيْسَ هُمْ جَمِيعُهُمْ أَرْوَاحًا خَادِمَةً، مُرْسَلَةً لِلْخِدْمَةِ، لِأَجْلِ الْعَتِيدِينَ أَنْ يَرِثُوا

الْخَلَاصَ؟» (عب ١:٤١). فَهُم، بِطَاعَتِهِم، يَخْدِمُونَ اللهُ، وَيُتَمِّمُونَ اللهُ، وَيُتَمِّمُونَ الْمَشِيئَةَ الإِلْهَيَّةَ بِحَوْفٍ وَرَعْدَةٍ، مِنْ أَجْلِ خَلاَصِنَا نَحْنُ الْبَشَرَ، كَمَا يُعَلِّمُ الْقِدِيسُ يُوحَنَّا الذَّهَبِيُّ الْفَمِ.

حَقًّا إِنَّ الْمَلَاثِكَةَ هُمْ الَّذِينَ يُعْلِنُونَ إِرَادَةَ اللهِ لِلْبَشَرِ، فَفِي الْعَهْدِ الْقَدِيمِ كَمَا فِي الْعَهْدِ الْجَدِيدِ. فَالنَّبِيُّ دَاوُدُ يُرَثِمُ قَائِلًا: «بَارِكُوا الرَّبَّ يَا الْقَدِيمِ كَمَا فِي الْعَهْدِ الْجَدِيدِ. فَالنَّبِيُّ دَاوُدُ يُرَثِمُ قَائِلًا: «بَارِكُوا الرَّبَّ يَا مَلَاثِكَتَهُ، الْمُقْتَدِرِينَ قُوَّةً، الْفَاعِلِينَ أَمْرَهُ عِنْدَ سَمَاعِ صَوْتِ كَلَامِهِ» (مَز مَلَاثِكَتَهُ، الْمُقْتَدِرِينَ قُوَّةً، الْفَاعِلِينَ أَمْرَهُ عِنْدَ سَمَاعِ صَوْتِ كَلَامِهِ» (مَز الْفِيلُ مَلَاثِكَتَهُ، الْمُقْتَدِرِينَ قُوَّةً، الْفَاعِلِينَ أَمْرَائِيلُ لِلْكَائِيلُ لِلْأَكْلِيلِّةُ لِلْهُ كَلِّمِكَ وَأُبَسِّرَكَ بِهِذَا » (لوقا ١٩:١٩). اللَّوقَ الْمُعْلَقِةَ اللَّهُ الللللِهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ

وَعِنْدَ مِيلَادِ السيِّد الْمَسِيحِ، «ظَهَرَ بَغْتَةً مَعَ الْمَلاَكِ جُمْهُورٌ مِنَ الجُنْدِ السَّمَاوِيِّ مُسَبِّحِينَ اللهُ وَقَائِلِينَ:الْمَحْدُ للهِ فِي الأَعَالِي، وَعَلَى الأَرْضِ السَّكَلامُ، وَبِالنَّاسِ الْمَسَرَّةُ». (لوقا ۲: ۱۳–۱۵). وَكَمَا بَشَّرَ الْمَلَائِكَةُ السَّلامُ، وَبِالنَّاسِ الْمَسَرَّةُ». (لوقا ۲: ۱۳–۱۵). وَكَمَا بَشَّرَ الْمَلَائِكَةُ بِالْقِيَامَةِ قَائِلِينَ لِلْمَرْأَتَيْنِ: « لَيْسَ هُوَ ههُنَا، لِأَنَّهُ قَامَ كَمَا قَالَ» (مَت بِالْقِيَامَةِ قَائِلِينَ لِلْمُرْأَتَيْنِ: « لَيْسَ هُوَ ههُنَا، لِأَنَّهُ قَامَ كَمَا قَالَ» (مَت بِالْقِيامَةِ قَائِلِينَ: « لَيْسَ هُوَ ههُنَا، لِأَنَّهُ قَامَ كَمَا قَالَ» (مَت ٢٢٨ : ٢). وَهُمْ أَيْضًا الَّذِي ارْتَفَعَ عَنْكُمْ إِلَى السَّمَاءِ، سَيَأْتِي هكذَا كَمَا وَلَيْتُ مُوهُ مُنْطَلِقًا إِلَى السَّمَاءِ» (أَع\١١١).

وَيَقُولُ الْقِدِّيسُ يُوحَنَّا الدَّهَبِيُّ الْفَمِ: إِنَّ الْمَلَائِكَةَ مُرْسَلُونَ لِحِمَايَتِنَا، كَمَا أَوْضَحَ الرَّبُّ: « انْظُرُوا، لاَ تَحْتَقِرُوا أَحَدَ هؤُلاَءِ الصِّغَارِ، لأَيِّ أَقُولُ كَمَا أَوْضَحَ الرَّبُّ: « انْظُرُوا، لاَ تَحْتَقِرُوا أَحَدَ هؤُلاَءِ الصِّغَارِ، لأَيِّ أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّ مَلاَئِكَتَهُمْ فِي السَّمَاوَاتِ كُلَّ حِينٍ يَنْظُرُونَ وَجْهَ أَيِي الَّذِي فِي لَكُمْ: إِنَّ مَلاَئِكَتَهُمْ فِي السَّمَاوَاتِ كُلَّ حِينٍ يَنْظُرُونَ وَجْهَ أَيِي الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ » (مَت ١٠:١٨). وَهُمْ أَيْضًا الَّذِينَ يَرْفَعُونَ صَلَوَاتِ اللهِ (رُؤ ٨:٣)، وَيَقُودُونَ نُفُوسَ الأَبْرَارِ إِلَى الْفِرْدَوْسِ الْمَائِرَارِ إِلَى الْفِرْدَوْسِ (لمَقَاتِ عَلَى اللهِ (رُؤ ٨:٣)، وَيَقُودُونَ نُفُوسَ الأَبْرَارِ إِلَى الْفِرْدَوْسِ (لمَقَاتِ اللهِ (رُؤ ٨:٣)،

وَمِنَ الْجُدِيرِ بِالذِّكْرِ أَنَّ الطُّغْمَةَ الْمَلَائِكِيَّةَ بِقِيَادَةِ رَئِيسِ الْمَلَائِكَةِ مِيخَائِيلَ لاَ يَنْفَكُّونَ يُحَارِبُونَ وَيُدَافِعُونَ عَنِ الْكَنِيسَةِ ضِدَّ الشَّيْطَانِ،

كَمَا فِي سِفْرِ الرُّؤْيَا « وَحَدَثَتْ حَرْبٌ فِي السَّمَاءِ: مِيحَائِيلُ وَمَلاَئِكَتُهُ حَارَبُوا التِّنِّينَ، فَطُرِحَ التِّنِّينُ الْعَظِيمُ، الْمَدْعُوُّ إِبْلِيسَ وَالشَّيْطَانَ، الَّذِي حَارَبُوا التِّنِّينَ، فَطُرِحَ التِّنِّينُ الْعَظِيمُ، الْمَدْعُوُّ إِبْلِيسَ وَالشَّيْطَانَ، الَّذِي يُضِلُّ الْعَالَمَ كُلَّهُ، إِلَى الأَرْضِ » (رؤيا ١٢: ٧-٩).

وَالْعَمَلُ اللِّيْتُورْجِيُّ (أَيْ الخِدْمَةُ الإِهْيَّةُ الْمُشْتَرَكَةُ) لِلْمَلَائِكَةِ فِي السَّمَاءِ مُرْتَبِطُ بِالْعَمَلِ اللَّيْتُورْجِيِّ لِلْكَنِيسَةِ الْمُجَاهِدَةِ عَلَى الأَرْضِ، بِحَسَبِ النَّسْبِيحِ الْمَلَائِكِيِّ: « الْمَحْدُ للهِ فِي الأَعَالِي، وَعَلَى الأَرْضِ السَّلاَمُ، التَّسْبِيحِ الْمَلائِكِيِّ: « الْمَحْدُ للهِ فِي الأَعَالِي، وَعَلَى الأَرْضِ السَّلاَمُ، وَفِي النَّاسِ الْمَسَرَّةُ » (لوقا٢:١٤). كَمَا يَشْهَدُ الْمَزْمُورُ: « وَالسَّمَاوَاتُ تَعْتَرِفُ بِعَجَائِبِكَ يَا رَبُّ، وَحَقُّكَ أَيْضًا فِي جَمَاعَةِ الْقِدِّيسِينَ. لأَنَّهُ مَنْ قِي السَّحَابِ يُعَادِلُ الرَّبَّ؟ » (مَزمور ٨٨: ٢-٧).

أمّا عن طبيعةِ الملائكةِ، فيقولُ القديسُ يوحنا الدمشقيّ:

«المَلَاكُ جَوْهَرٌ عَقْلِيٌّ، دَائِمُ الحَرَكَةِ، مُطْلَقُ الحُرِّيَّةِ، لا جِسْمَ لَهُ، يَخْدِمُ اللهُ وَيَتَمَتَّعُ بِنِعْمَةِ الخُلُودِ. أَمَّا نَوْعُ جَوْهَرِهِ وَتَحْدِيدُهُ فَلا يَعْرِفُهُ إِلَّا الحَالِقُ وَحْدَهُ. وَيُقَالُ فِيهِ إِنَّهُ لا جِسْمِيٌّ وَلا مَادِيٌّ، وَذَلِكَ بِالنِّسْبَةِ إِلَيْنَا خَنُ البَّهَرَ. لِأَنَّ كُلَّ شَيْءٍ بِالمُقَابَلَةِ مَعَ اللهِ – الَّذِي هُوَ وَحْدَهُ لا يُضَاهِيهِ شَيْءٌ – يَبْدُو كَثِيفًا وَمَادِيًّا. وَبِالحَقِيقَةِ إِنَّ اللَّاهُوتَ وَحْدَهُ مُنَزَّةٌ عَنِ

المَادَّةِ وَالجِسْمِ.».

فَلْنَتَضَرَّعْ إِلَى مِيحَائِيلَ الْمَجِيدِ، رَئِيسِ صُفُوفِ الْقُوَّاتِ الْعُلُوِيَّةِ، وَجِبْرَائِيلَ الْمُبَشِّرِ الْوَاقِفِ أَمَامَ اللهِ، أَنْ يَخْفَظَانَا وَيَسْتُرَانَا مَدَى الْعُمُرِ وَجِبْرَائِيلَ الْمُبَشِّرِ الْوَاقِفِ أَمَامَ اللهِ، أَنْ يَخْفَظَانَا وَيَسْتُرَانَا مَدَى الْعُمُرِ كُلَّهُ، وَفِي سَاعَةِ الْمَوْتِ يَكُونَا حَاضِرَيْنِ، مُعِينَيْنِ، حَنُونَيْنِ، شَفُوقَيْنِ عَلَيْنَا. وَمَعَهُمَا نَطْلُبُ أَوَّلًا وَقَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ شَفَاعَة سَيِّدَتِنَا وَالِدَةِ الإِلَهِ عَلَيْنَا. وَمَعَهُمَا نَطْلُبُ أَوَّلًا وَقَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ شَفَاعَة سَيِّدَتِنَا وَالِدَةِ الإِلَهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَيْهِ اللَّهُ وَقَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ شَفَاعَة سَيِّدَتِنَا وَالِدَةِ الإِلَهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَيْهَ اللَّهُ وَلَيْهِ اللَّهُ مَاتِ الْمُرَتِّلَةِ مَرْيَمَ، الأَرْفَعِ مَحْدًا مِنْ جَمِيعِ الطُّغْمَاتِ الْمُرَتِّلِ: هَا اللَّعْمَاتِ الْمُرَتِّلِيَةِ مَنْ مَعَ الْمُرَتِّلِ:

«إِنَّنَا مُلْتَجِعُونَ إِلَى كَنَفِ جَنَاحَيْكَ الإِلْمِيَّيْنِ، يَا رَئِيسَ الْمَلَائِكَةِ مِيخَائِيلَ الْعَقْلِ الإِلْهِيِّ، فَاحْفَظْنَا وَاسْتُرْنَا مَدَى الْعُمْرِ كُلَّهُ، وَفِي سَاعَةِ الْمَوْتِ كُنْ حَاضِرًا مُعِينًا، حَنُونًا، شَفُوقًا عَلَيْنَا» آمين.



مَعَ أَدْعيَتنَا وَبَرَكَاتنَا الْأَبُويّة

البطريرك ثيوفيلوس الثالث بطريرك المحينة المقدسة أورشليم



لقد خُلِقَ الإنسان لكي يُرنّم ويمجّد الله. وهذا هو عمله الأساسي، الذي يُظهر جوهره الروحي ويُبرّر مكانته السامية في الخليقة. وبما أنّه مخلوق على صورة الله، فإنّ نفسه تشتاق وتتوق إلى الاتحاد به، ومن خلال الصلاة والتسبيح يمتلئ فرحًا وابتهاجًا وحلاوة سماويّة.

إِنَّ الصلاة الحقيقيَّة ليست عادة شكليّة، بل هي ثمرة التواضع، والشعور بعدم الاستحقاق، والخضوع الكامل لوصايا الله. فكلَّما ابتعد الإنسان عن الأرضيات ولدّات الحياة، تذوّق أكثر فأكثر الطوباويَّة السماويَّة. الصلاة تكسوه بخيرات السماء وتجعله شريكًا في الفرح الإلهي.

الرَّبُّ يعرف احتياجاتنا وأشواقنا أفضل منّا، ويُتمّمها بالطريقة التي يراها هو نافعة. وليس من حقّنا أَنْ نتذمَّر إِنْ لم تُستجَب طلباتنا، لأنَّ

العناية الإلهيَّة تعمل دائمًا لخلاصنا. وما يطلبه الرَّبُّ منّا هو فقط أن غيا في سلام وثقة، وأَنْ نُصلِّي بلا انقطاع، وأَنْ نترك همومنا بين يديه. غير أنَّ الصلوات والابتهالات وحدها لا تقود إلى الكمال، إِنْ لم تُرافَق بالطاعة لمشيئة الله. فالوصيّة التي تختم كلّ الحياة الروحيَّة هي ألّا يكون ما نريده نحن، بل ما يريده هو، بالتمام كما يُصنع في السماء من قِبَل الملائكة. حينئذ، ومع المسيح الساكن فينا، يمكننا أن نقول: «يا رب، ليس كما أريد أنا، بل كما تريد أنت؛ لتكن مشيئتك كما في السماء كذلك على الأرض».

(القديس نكتاريوس)

إنَّ الصلاة هي المفتاح الذي يفتح أبواب السماء ويُدخل النفس في شركة مع خالقها. وبالصلاة تجد النفس طريقها إلى الخلاص.



#### فَحْوَى العِظَةِ كما وَرَدَ على الغِلافِ الخَلْفِيِّ للكتاب.

يجب أن نُصَلِّي باستمرار، لكي يُسحَق الشَّيْطانُ تَحْتَ أقدامِنا. فإنَّهُ عَديمُ الحَياءِ، ولا نَفْعَ لَهُ رُوحيًّا (هو مِثالٌ يُحْتَذى به في التَّجَنُّبِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنّا، لكنْ وُجودُهُ في ذاتِه يُفيدُنا، كما سَنَرى لاحقًا). إنَّه يُحارِبُ من الأَسْفَلِ. ومَعَ ذلكَ، فهو يَنْتَصِرُ. والسَّبَبُ في ذلكَ، أنَّنا لا نُحاوِلُ غَنْ أن نَوْتَفِعَ فوق ضَرَباتِهِ. فَهُو لا يَسْتَطيعُ أن يَوْتَفِعَ إلى الأَعْلَى، بَلْ يَزْحَفُ زَحْفًا. وصُورَةُ الشَّيْطانِ هِيَ الحَيَّةُ. وإنْ كانَ اللهُ قد جَعَلَهُ كذلكَ منذُ البَدْءِ (في الفِرْدَوْسِ)، فَكَمْ بِالحَري الآنَ، بَعْدَما صارَ اللهُ إنْسانًا، فِي لَيْحَلِّمَ اللهُ إنْسانًا، فَي اللهُ إنْسانًا، فَي اللهُ عَمَةِ.

لكنْ ماذا يَعني أَنَّهُ يُحارِبُ من الأَسْفَلِ؟ أي إِنَّهُ يُوجِّهُ ضَرَباتِهِ من خِلالِ الأُمورِ الأَرْضِيَّةِ: من خِلالِ اللَّذَّةِ، والغِنى، وَكُلِّ ما يَتَعَلَّقُ بِالحَياةِ الحاضِرةِ. الأُمورِ الأَرْضِيَّةِ: من خِلالِ اللَّذَّةِ، والغِنى، وَكُلِّ ما يَتَعَلَّقُ بِالحَياةِ الحاضِرةِ. لِذلكَ، إِنْ رَأَى إِنْسانًا يُحَلِّقُ خُو السَّماءِ، فَلَنْ يَسْتَطيعَ أَنْ يَقْفِرَ إِلَيْهِ. لِذلكَ، إِنْ رَأَى إِنْسانًا يُحَلِّقُ ضَيَعَالًا شَريعًا. لأَنَّهُ بِلا أَقْدام – فلا تَخَفْ! – وحَتِّ إِنْ جَرَّبَ ذلِكَ، فيسَيَسْقُطُ سَريعًا. لأَنَّهُ بِلا أَقْدام – فلا تَخَفْ! – وبلا أَجْنِحَةٍ – فلا تَرْتَعِبْ! – إِنَّا يَزْحَفُ على الأَرْضِ، ويَتَمَسَّكُ بِالأُمورِ الأَرْضِ، ويَتَمَسَّكُ بالأُمورِ الأَرْضِيَّةِ فَقَط.

فلا تَكُنْ لَكَ أَيُّ عَلَاقَةٍ بِالأَرْضِ، وَلَن تَحْتَاجَ إِلَى أَيِّ عَنَاءٍ. لأَنَّهُ لا يَعْرِفُ القِتَالَ وَجْهًا لِوَجْهِ، بَلْ مِثْلَ الحَيَّةِ يَخْتَبِئُ فِي الأَشْوَاكِ، مُتَرَصِّدًا دَائِمًا يَعْرِفُ القِتَالَ وَجْهًا لِوَجْهِ، الأَشْوَاكَ، سَيَهْرُبُ سَرِيعًا، لِأَنَّهُ جَبَّانٌ.

وَإِنَّ كُنْتَ تَعْرِفُ كَيْفَ تَسْتَحْدِمُ ضِدَّهُ الابْتِهَالَاتِ وَالْوَسَائِطَ الإِلْمِيَّةَ، فَسَيُحْرَحُ عَلَى الْفَوْرِ. فَإِنَّ لَدَيْنَا خُنُ أَيْضًا تَضَرُّعَاتٍ رُوحِيَّةً، وَهَذِهِ هِيَ: اسْمُ رَبِّنا يَسُوعَ الْمَسِيحِ وَقُوَّةُ الصَّلِيبِ. فَهذِهِ الْوَسِيلَةُ الْمُقَدَّسَةُ لا تُخْرِجُ النَّارِ فَقَطْ، بَلْ تَشْفِي أَيْضًا الْجِرَاحَ.

#### القسم الأول: الشيطان

#### زمن سقوطه وسببه

تُعلّمنا الكتب المقدسة أنَّ الشيطان، مع أولئك الذين كانوا معه، قد سقطوا من رُتبتهم قبل خلق الإنسان الأوّل، وذلك بسبب كبريائهم. وقد كانت نتيجة سقوط الشيطان هي دخول الموت إلى العالم، كما

يقول أحد الحكماء في الكتاب المقدّس: «بِحَسَدِ ٱلشَّيْطَانِ دَحَلَ ٱلْمَوْتُ إِلَى ٱلْعَالَمِ» (سفر الحكمة ٢: ٢٤).

فقل لي إذًا: إِنْ لم يكن قد سقط قبل خَلْق الإنسان، فكيف كان يمكنه أن يحسد الإنسان؟ إذ لو كان لا يزال يحتفظ برتبته، لما وُجِد مبرِّر لحسد ملاك تجاه إنسان، خصوصًا إذا كان ذاك الملاك في كرامة عظيمة، وهذا الآخر مخلوقًا جسديًا. ولكن، بما أن الشيطان سقط من المجد العظيم الذي كان له، إلى الحالة الأسوأ – وهو غير جسدي – وعندما رأى الإنسان المخلوق ذا الجسد قد نال إكرامًا عظيمًا من محبَّة خالقه، امتلأ حسدًا. ومن خلال الخداع الذي قدَّمه للإنسان بواسطة الحيَّة، جعله مستوجبًا لعقوبة الموت. لأنَّ هذا هو طبع الشرِّ: لا يحتمل الحيَّة، جعله مستوجبًا لعقوبة الموت. لأنَّ هذا هو طبع الشرِّ: لا يحتمل كامل جنده، قد سقطوا من تلك الكرامة والمجد، وأصبحوا الآن من زمرة الذين فقدوا الإكرام، هي أمرٌ يعرفه الجميع.

#### اللامبالاةُ، والكبرياءُ، واليأسُ، كانت هي أسباب سقوطه.

كان الشيطان، قبل سقوْطه، صالحًا. ولكن، لأنّه أبدى لامبالاقً، واستُعبِدَ باليأس، سقط في شرِّ عظيمٍ إلى حدِّ لم يعُد مُكنًا له أن ينهض بعده. وأمّا كونه كان صالحًا، فهذا يظهر أيضًا من الكتاب المقدَّس، إذ يقول: «رَأَيْتُ الشَّيْطَانَ سَاقِطًا مِثْلَ الْبَرْقِ مِنَ السَّمَاءِ.» (لوقا ١٠:١٨). فالتشبيه في سقوطه بالبرق يُظهر أيضًا حالته السابقة، وكذلك سرعة سقوْطه.

كما سقط الشيطان بسبب الكبرياء، كذلك أيضًا الإنسان الذي يقبل تأثيره (أي تأثير الشيطان)، يتمرّن على الكبرياء (أي يتأثر وينجرف نحو السقوط). ولذلك، يجب على الجميع أن يحرصوا على الابتعاد عن هذه الآفة، لئلًا نقع في نفس خطيّته، ونُصبح مستحقّين لنفس الجحيم وشركاء في عقابه.

لم يُصبح الشيطان على ما هو عليه بسبب أمر آخر، بل فقط لأنَّه سقط أولًا في اليأس، ومن اليأس سقط لاحقًا في الكبرياء.

#### ملحوظة:

يذكر القديس يوحنا الذهبي الفم في هذا الموضع أنَّ الشيطان لم يسقط بسبب الكبرياء أولًا، بل بسبب «اليأس»، ويجعل اليأس سابقًا للكبرياء. وهذا التسلسل قد يبدو غريبًا على السامع أو القارئ، إذ إنَّ التقليد الكنسي يضع عادة الكبرياء كبداية سقوط الشيطان.

إلا أنَّ الذهبي الفم يقترح هنا تسلسلًا داخليًّا نفسيًّا لحالة الشيطان: أنَّهُ أُولًا أهل الجهاد الروحي (أظهر تراخيًا)، ثم بعد ذلك وقع في نوع من اليأس الداخلي بسبب ابتعاده عن النور الإلهي، لكنه بدلًا من التوبة والرجوع، اختار التمرُّد، فلبِس الكبرياء، وقال: «أصعد وأصير مثل العلي».

بهذه الطريقة، يُظْهِرُ الذَّهَيِّ الفَمُ أنَّ التهاون، ثم اليأس، ثم الكبرياء، هو مسار خطير ينتهي بالسقوط الكامل. وهذا التحليل الآبائي النفسي يُعطي بُعدًا جديدًا لفهم ديناميَّة السقوط في النفس الروحيَّة، وليس مجرد خطأ مباشر في الإرادة أو الفكر.

وإذ تُعن النظر في هذا السياق، نُدرك أنَّ الملائكة أنفسهم خُلِقوا أحرارًا في البداية، وكانوا مختارين أن يثبتوا في النور الإلهي أو لا. والشيطان كان من الكاروبيم – أي من الطغمات العُليا – لكنَّه، بإرادته، سقط نتيجة تمرد داخلي ناتج عن إهمال ويأس وكبرياء. وبعد هذا السقوط، لم تعُد له القدرة على التوبة، ولا إمكانية للعودة، لأنَّه احتار بإرادته الحُرُّة طريق الانفصال عن الله، فاستقرَّ في «حالته الساقطة»، وصارت النعمة الإلهية تقيِّده وتحدّه، دون أن يكون له حرية القرار كما في البدء.

هذا التعليم يُشير إليه عدد من الآباء مثل القديس يوحنا الدمشقي، والقديس غريغوريوس النيصصي، حيث يوضحون أنَّ القوات العلوية تمتعوا بالحريَّة إلى أن تمَّ الفرز: البعض ثبتوا في النعمة بإرادتهم، والبعض الآخر – وعلى رأسهم إبليس – سقطوا بكامل إرادتهم. ومنذ ذلك الحين، استقرَّت القوات الباقية في النعمة، ولكن بدون إمكانية السقوط أو التغيير، أي: حُرمت من «إمكانية التبدُّل»، لا لأنّ الله منعها، بل لأنما ثبتت نمائيًّا في النور. (انتهت الملحوظة).

#### الحسد الذي ملا الشيطان

إني أتعجَّب من حسد الشيطان وغيرته، لأنَّ ذاك الروح الشرير لم يكن قادرًا أن يحتمل أن يرى سلوكًا ملائكيًّا في حسد بشري، أي أن يرى البشر يعيشون كالملائكة في الفردوس.

#### كما طُردَ هو بسبب كبريائه، هكذا أراد أن يُسقِطكم أيضًا:

كما أنَّه، عندما تكبَّر، طُرِدَ من الكرامة التي مُنِحَها، هكذا بالضبط أراد أن يفعل بكم أنتم البشر أيضًا. فبواسطة مخالفة وصيَّة الله (من قِبَلِ الأبوين الأوَّلين في الفردوس «آدم وحواء»)، سعى لأن يقودكم إلى عقوبة الموت، لكى يُشبع حقده وحسده.

#### الشيطان وحسده القاتل منذ البدء:

الشيطان، الذي تتحرّكه الكراهيَّة والحسد، لم يكن يحتمل كثرة الإحسانات التي أُعطيت فورًا ومنذ البدء للإنسان، فانقض بالحسد إلى الخداع، ذلك الخداع الذي يجلب الموت.

#### رئيس هذا العالم والزمان الحاضر

«لأَنَّ رئيسَ هذَا الْعَالَمَ يَأْتِي وَلَيْسَ لَهُ فِيَّ شَيْءٌ.» (يوحنا ١٤: ٣٠). يسمّي الرَّبُّ الشيطان «رئيسَ هذَا الْعَالَمَ»، وهكذا يُطلق هذا الاسم أيضًا على البشر الأشرار. فالشيطان ليس رئيس السماء والأرض، إذ لو كان كذلك لقلبَ كلّ شيء ودمّر كلّ شيء. بل هو رئيس أولئك الذين

يُسلِمون أنفسهم له. ولهذا يدعوه الكتاب أيضًا «رئيس الظلمة» و «رئيس هذا الدهر» (أف ٦: ١٢).

ولكن، لماذا يدعوه «رئيس هذا الدهر» و«رئيس هذا العالم»؟ لأنّ غالبية البشريَّة سلّمت نفسها له، وكلّهم صاروا عبيدًا له بإرادتهم واختيارهم الحرّ. أمَّا المسيح، الذي يعدنا بخيرات لا تُحصى، فلا أحد يكترث له. بينما لذلك (أي للشيطان)، الذي لا يَعِدُ بشيء، بل يُرسل إلى الجحيم، يُطيعونه جميعًا!

ولكن، إن كان هو (الشيطان) رئيس هذا الدهر، ويملك عددًا من الناس أكثر ممّا لله، وإن كان عدد الذين يُطيعونه أكثر من الذين يُطيعون الله، فهذا إمّا يحدث بسبب كسلنا نحن، (أي بسبب تماوننا، ولامبالاتنا، وخمولنا الروحي).

#### متى يسمح الله للشيطان أن يهاجمنا؟

ويَسمح الله كَهجوم الشيطان ضدّنا، إمَّا عندما يريد أن يؤدِّب (لكي نصير أكثر تعقُّلًا)، أو عندما يطلب تعويضًا (أي نوعًا من الإنصاف)، أو عندما يُجرِّب الإنسان أكثر، كما فعل مع أيّوب.

أترى أن الشيطان لم يقترب من أيّوب، ولا تحرّأ أن يدنو منه، بل كان يخاف ويرتحف، لأنَّ أيّوب كان إنسانًا لله.

ولِمَ أذكر أيّوب؟ لأنَّ الشيطان عندما هاجم يهوذا، لم يتحرَّأ أن يستولي عليه بالكامل ويدخل فيه، إلَّا بعدما فَصَله المسيح عن الجماعة المقدَّسة للتلاميذ. ففي البدء، هاجمه من الخارج، ولم يكن يستطيع الدخول فيه. ولكن عندما رآه قد انفصل عن الجماعة المقدَّسة، انقضَّ عليه بأشدّ عنف من أيّ ذئب، ولم يبتعد عنه حتى قتله بالموت المزدوج، أي الموت الروحى والجسدي.

# إنَّه وحشٌ مُجرِم (الشيطان)، يُحرِّك كلَّ شيء ويصنع كلّ شيء ضدَّ خلاصنا. ودليل شرّه:

لديك سيِّدٌ محبُّ للبشر، هو المسيح. فهو يَقبل، في رحمته، أن يسمع منك كلمات تجديف، ولا يسلمك بسهولة إلى الشياطين، لكي لا تتعلَّم منهم، من خلال الخبرة القاسية، كيف يسودون ويتسلطون. لأنَّه حينها، من خلال تلك المعاناة، كنت ستتعرَّف بوضوح كاملٍ على شرِّهم

وبكلام آخر: لأنَّ المسيح، بدافع رحمته، لا يسلّمك بسهولة إلى الشياطين، لكي لا تضطر أنْ تتعلّم، عبر الألم والمعاناة، كيف يقهر الشياطين الإنسان، وكيف يُظهرون شرّهم حين يُمنحون السلطة عليه. فهو يتجنّب أنْ يدعك تسلك هذا الطريق المرير لتفهم شرّهم، بل ينتظر توبتك برأفة وصبر. لكن، حتى الآن، أستطيع أن أُظهر لكم هذه الحقيقة من خلال مثالٍ صغير: لقد التقى المسيح رجُلان ملبوسان بالشيطان من خلال مثالٍ صغير: لقد التقى المسيح رجُلان ملبوسان بالشيطان إمتى ٨: ٢٨) حين خرجا من القبور، وكان الشياطين يتوسَّلون إليه أنْ يأذنَ لهم بالدخول إلى قطيع الخنازير. فأذن لهم، فدخلوا القطيع، وألقوا به على الفور إلى الهاوية.

هكذا يسود الشياطين ويتسلّطون. مع أنهم لم يكن لديهم أيّ سبب خاص لفعل ما فعلوه مع الخنازير. أمَّا معك، فهناك معركة غير قابلة للمصالحة، وعداوة لا تموت، وحرب لا تعرف ميثاقًا.

ملحوظة: هذه الحرب الروحيَّة التي يشنّها إبليس وجنوده ضد النفس البشريَّة ليست كالحروب الزمنيَّة التي قد تنتهي باتفاق أو هدنة. بل هي حرب أبديَّة الطابع، غير قابلة للتفاوض، لا تعرف شفقة، ولا سلام معها حتى النهاية. الشيطان لا يرضى إلا بملاك الإنسان. ولذلك، لا ميثاق ولا مصالحة مع قوى الشيطان لا يرضى إلا بملاك الإنسان ولذلك، لا ميثاق ولا مصالحة مع قوى الظلمة «وحرب لا تعرف ميثاقًا» تعني أن المعركة بين الإنسان والشيطان هي وحوديَّة، سرمديَّة، حاسمة، لا تنتهي بمدنة أو تسوية. ولذا يدعونا الآباء إلى التيقظ الدائم، والتسلّح بسلاح الله الكامل (أف ٦)، لأنه لا يوجد سلام بين النور والظلمة. (انتهت الملحوظة)

لذلك، سمح الله لهم أن يندفعوا نحو قطيع الخنازير، لكي تتعلَّم من خلال تلك الحيوانات غير العاقلة مدى شرّهم. ومن الواضح للجميع أُهَّم كانوا سيفعلون الشيءَ ذاته بتلكما الممسوسين، أي ما فعلوه بالخنازير، لو لم يكن هذان الممسوسان، حتى في وسط جنونهم، موضوع عناية الله ورعايته.

ملحوظة: هذا المقطع يُشكّل تتويجًا لفكرة الذهبي الفم:أنَّ الله لا يسلّم الإنسان بسهولة إلى الشياطين، وأنَّ ما سمح به في الخنازير كان ليُظهِر للناس ما كان سيحدث لهم لو لم يكن الله يحفظهم بعنايته. فحتى في الجنون، نعمة الله تُظلّل الإنسان. (انتهت الملحوظة).

وترى شرَّهم عندما يُزعزعون ويقلقون نفس الممسوس بالشياطين. وتُبصِر أيضًا محبَّة الله للبشر، عندما ترى أنَّ شيطانًا وحشيًّا وقويًّا للغاية، يسكن في هذا الإنسان الملبوس، ويريد أن يُسقِطه إلى الهاوية، فإنَّ الله يكبحه ويمنعه، ولا يسمح له أن يُفرِغ كاملَ قُوَّته، بل يأذن له فقط أن يُظهِر من قُوَّته القليل، بمقدارٍ كافٍ ليُوقظ الإنسان إلى التعقُّل، ويُظهِر شرَّ الشيطان.

#### سمات الشيطان

من سِمات الشيطان أن يُحدِثَ ضجيجًا، ويُثير الجنون، ويُنشر ظُلمةً كثيفة. أمَّا سِمة الله فهي أن يُنير، وأن يُعلِّم بالحكمة الأمور التي تليق.

#### غاية وجوده

لهذا السبب سمح الله له أنْ يوجدَ، لكي يجعلكَ أقوى، وليُظهِرَكَ بُجاهدًا أكثر لمعانًا، ولكي تصير جهاداتك أكثر قيمة. فحين يقول أحدهم: «لماذا ترك الله إبليس؟»، أَجِبْهُ بَعَذه الكلمات: إنَّ اليَقِظِين والساهرين لم يُؤذَوا منه قطّ، بل استفادوا أيضًا. لا عن إرادته، إذْ إنَّ إرادته شريرة، بل بسبب شجاعة أولئك. ولكنك تقول إنّه يغلب كثيرين؟ نعم، هو يغلب، ولكن بسبب تراخيهم هم، لا بقوّته هو.

#### منفعة وجوده لنا

قد يقول قائل: « لو لمر يكن موجودًا، لما حصلت شرور عظيمة». ولكن، في تلك الحالة، لكانت جهنم بالنسبة لنا بلا مغفرة (أي لو لم يكن الشيطان موجودًا، لَكَان الله لا يغفر لنا خطايانا، ولكان من المستحيل أن نتفادى جهنم).

ذلك لأنَّ، الآن يا عزيزي، ما يتعلّق بالجحيم أصبحَ أحف وطأة (أي بسبب وجود الشيطان، صار لنا بعض العذر أمام الله). أمَّا لو كنَّا نرتكب الشرور بأنفسنا فقط، لكانت العقوبة لا تُحتمل (أي كانت جهنم مؤكّدة لنا).

#### لا شيء أنجس من الشيطان

لا يوجد شيء أكثر نجاسة من الشيطان. فهو في كُلِّ مكان، يحيط أولئك الذين يتبعونه بعناء باطلٍ ويقودهم إلى الهلاك. ولا يكتفي بعدم منحهم أي مكافأة، بل يجعلهم أيضًا مسؤولين عن الهلاك الأبدي (الجحيم). إنَّهُ يعرف كيف يفرض عليهم لا تعليمًا فقط، بل حتى صومًا من نوع رديء للغاية، وعفّة (بتوليَّة) لا تحصد أيّ أجرٍ من الله، بل تجلب عليهم ضررًا كبيرًا.

#### حِيَلهُ وخداعه

كثيرةٌ هي حِيلُه، أي الطرق التي يحاول بها أن يُوقِع أولئك الذين يعيشون في التراخي. وعلينا أنْ نعرفَهَا حيّدًا لكي نتحنّب مكايده، ولا نتوك له أيّ مدخل. بل يجب أنْ نتحلّى بدقّةٍ في كلامنا، وثباتٍ في أنظارنا، ونقاءٍ في أفكارنا، وأنْ نكونَ في يقظةٍ دائمة، تمامًا كما لو أن وحشًا مفترسًا هاجمنا، وحاول أن يفترسنا.

#### درع الله الكامل بحسب الرسول بولس

لهذا السبب، فإنّ تلك النفس السامية الممتدّة حتى السماء، معلّم الأمم، بولس، لسان المسكونة، ذاك الذي يفعل كلّ شيء من أجل خلاص تلاميذه، بعدما قال: «الْبَسُوا سِلاَحَ اللهِ الْكَامِل»، ليحمينا من كُلِّ حانب، ويجعلنا غير قابلين للهزيمة، أضاف قائلًا: «فَاثْبُتُوا مُنْطِقِينَ أَحْقَاءَكُمْ بِالْحُقِّ، وَلاَبِسِينَ دِرْعَ الْبِرِّ، وَحَاذِينَ أَرْجُلَكُمْ بِالنَّقِيرِ الْمُلْتَهِبَةِ. وَحُاذُوا خُوذَة الْخُلاصِ بِاسْتِعْدَادِ إِنْجِيلِ السَّلاَمِ. حَامِلِينَ فَوْقَ الْكُلِّ تُرْسَ الإِيمَانِ، الَّذِي بِهِ بَاسْتِعْدَادِ إِنْجِيلِ السَّلاَمِ. حَامِلِينَ فَوْقَ الْكُلِّ تُرْسَ الإِيمَانِ، الَّذِي بِهِ تَقْدِرُونَ أَنْ تُطْفِئُوا جَمِيعَ سِهَامِ الشِّرِيرِ الْمُلْتَهِبَةِ. وَحُذُوا خُوذَة الْخَلاصِ اللهَ تحموا أذهانكم وتحفظوها من الاقكار المملوءة بالشكّ). وخذوا سُيْفَ الزُّوحِ الَّذِي هُوَ كَلِمَةُ اللهِ المضيئة» (أفسس ٢: ١٤ - ١٧).

#### تدبير الله في حماية الإنسان من كُلِّ جهة

أرأيت كيف أحاط بكل أعضاء الجسد من كل الجهات؟ فكما لو أنّ أحدهم مزمع أن يُخرجنا إلى حربٍ ما، كذلك هو أوّلًا حَصَّننا بالحزام، لكي نجري بسهولة. ثم ألبسنا الدرع، حتى لا تصيبنا سهام الظلم، وغطَّى أرجلنا، ومن كل جانب حمانا بالإيمان! لأنّ هذا الأخير، كما يقول، هو القادر أن يُطفئ حتى السهام الناريّة للشرير.

#### عمل الشيطان: تعدُّد الآلهة وعبادة الأوثان

إنّ عمل الشيطان هو التعدُّديَّة الدينيَّة (تعدّد الآلهة) وعبادة الأوثان. فالشياطين يقودون الناس نحو الأصنام، ويبعدونهم عن الله، ويقنعونهم ألَّا يؤمنوا بالحياة المستقبليَّة. والشيطان، حتى وإن لم يُشتم، يضرّ أولئك الذين يؤمنون به ويكرّمونه.

كان عند الوتنيين عادة أن يؤلِّموا البشر. أكتب هذا لكي، عندما يسألك أحدهم: «من أين نشأت هذه الأمور؟»، تعرف كيف بَدَأَت. فقد أهَّوا حتى الرسل، رغم أنهم كانوا بشرًا، «فَاجُّمُوعُ لَمَّا رَأُوْا مَا فَعَلَ بُولُسُ، رَفَعُوا صَوْتَهُمْ بِلُغَةِ لِيكَأُونِيَّةَ قَائِلِينَ: «إِنَّ الآلِحَةَ تَشَبَّهُوا بِالنَّاسِ وَنَرُلُوا إِلَيْنَا». (أعمال ١٤: ١١). وبنفس الطريقة، بذل إبليس في البدء جهودًا كبيرة لكي يُدخِل في الناس التجديف والنجاسة، إذ قال: جهودًا كبيرة لكي يُدخِل في الناس التجديف والنجاسة، إذ قال:

﴿وَتَكُونَانِ كَاللهِ ﴾ (تك ٣: ٥). وإذ لم يتمكّن من تحقيق ذلك، حاول أن يدخله لاحقًا، ساعيًا دومًا إلى زرع تعدُّد الآلهة في البشر.

#### أقوى أسلحة الشيطان: اليأس الداخلي

لا يوجد سلاح قوي بيد الشيطان مثل يأسنا. ولهذا، لا يفرح بنا الشيطان كثيرًا عندما نُخطئ، بقدر ما يفرح عندما نستسلم لليأس.

ففي حالة ذلك الإنسان الذي ارتكب الزنا، يخاف بولس من اليأس أكثر من حوفه من الخطيئة نفسها.

انتبه، إذًا، كيف أنَّ بولس يخاف من اليأس كأنّه سلاح عظيم بيد إبليس. لأنه بعدما قال لمن حوله: «لِذلِكَ أَطْلُبُ أَنْ ثُمُكِّنُوا لَهُ الْمَحَبَّةَ.»، أضاف السبب أيضًا: «لِئَلاَّ يُبْتَلَعَ مِثْلُ هذَا مِنَ الْحُزْنِ الْمُفْرِطِ.» (٢ كور ٢).

#### النجدة قبل الغرق: دعوة للإنقاذ من الحزن القاتل

يقول: «الخروف داخل حلق الذئب». فلنُسرع إذًا ونخطفه، قبل أن يهلكه الشيطان ويبتلع أحد أعضائنا.

السفينة الآن وسط العاصفة. فلنحاول إنقاذها قبل أن تتحطّم. لأنَّهُ كما تغرق السفينة عندما تثور الأمواج وترتفع من كُلِّ جانب، هكذا أيضًا النفس، إذا لقَها الحزن من كُلِّ الجهات، تغرق سريعًا إن لم يكن هناك من يمدّ يده ويساعدها.

فالحزن، الذي يكون مفيدًا لنا بعد السقوط في الخطيئة (لأنَّهُ يقودنا إلى التواضع بحسب مشيئة الله، وإلى توبة خلاصيَّة)، يتحوّل إلى هلاك، إن أفرطنا في استعماله (أي إن استسلمنا له بدرجة مُفرطة).

#### الشيطان يقطع رجاءنا بالله

لهذا السبب يزرع الشيطان فينا أفكار اليأس، لكي يقطع رجاءنا بالله، هذا الرجاء الذي هو المرساة الأمينة، دعامة حياتنا، الدليل الذي يقود إلى السماء، خلاص النفوس الذي يسعى هو (الشيطان) إلى هلاكها.

ف الكتاب المقدس يقول: «لأَنَّنَا بِالرَّجَاءِ خَلَصْنَا» (رومية ١٠ ٢٤).

هذا الرجاء إذًا، الذي يشبه الحبل القويّ المعلَّق من السماء، يحمل نفوسنا، وإذ يرفع أولئك الذين يتمسّكون به بشدَّة، يصعد بهم تدريجيًّا إلى العُلى، ويُعليهم فوق أمواج مصائب الحياة.

أمَّا إِنْ تبلَّد أحدهم، وأصابه الفتور الروحي وترك هذه المرساة المقدَّسة، فسيسقط في الحال ويغرق في هاوية الشرّ.

هذا ما يعرفه الشيطان جيدًا. فبمجرّد أن يُدرك أنَّ في ضميرنا ثِقَالًا من جراء أعمالٍ شريرة، يأتي هو أيضًا ليضيف إلينا فكر اليأس، وهو أثقل من الرصاص. وإن قَبِلْنا هذا الفكر، فسنجِد أنفسنا لا محالة، بسبب الثقل، منساقين إلى الأسفل، فتنقطع الحبال، ونموي إلى أعماق الشرور.

#### يُعطى جُرأة في الخطيئة

تنبَّه لما يفعله إبليس. هناك أمران: الخطيئة، والتوبة. الخطيئة هي جُرح، أمَّا التوبة فهي دواء. فكما أنَّ في الجسد حراحات وأدوية، هكذا أيضًا في النفس توجد خطايا وتوبة. لكن الخطيئة تحمل معها الخزي، فيما التوبة تمنح الحُرَّاة أي الشجاعة الروحيّة والثقة في الاقتراب من الله.

فَرَكِّرْ، أَرْجُوكَ، كُلَّ ٱنتِبَاهِكَ عَلَى مَا أَقُولُهُ، لِثَلَّا يَخْصُلَ، إِنْ خَلَطْتَ تَسَلْسُلَ ٱلْأُمُورِ، أَنْ تَفْقِدَ ٱلْمَنْفَعَةَ.

يوجد الجُرح، ويوجد الدواء.

توجد الخطيئة، وتوجد التوبة.

الجُرحُ هو الخطيئة، وأمَّا الدواءُ فهو التوبة. الجُرحُ يُسبِّبُ العَفَن، وأمَّا الدواءُ فيُنقِّى العَفَن.

الخطيئة تُعفِّنُ النَّفس، وتُنتج الخزيَ والسُّخرية،

أمَّا التوبة فتمنح الجرأة، والحرِّيَّة (من الخطيئة). التوبة تُطهِّر وتمحو الخطيئة بواسطة سرّ الاعتراف.

٨١٧٤نا

فبعد الخطيئة تأتي الخزية،

وأمَّا بعد التوبة فتأتى الجرأة (الباريسيًّا).

هل انتبهت لما قلته؟

لقد قلب الشيطان هذا الترتيب،

فأعطى للخطيئة الجرأة،

وللتوبة وسرِّ الاعتراف أعطى الخزية!

ملحوظة: تُشير الباريسيًّا إلى: الحرِّيَّة والجرأة في مخاطبة الله، نتيجة الطهارة والنعمة. الثقة والاطمئنان في حضرة الربّ، كأبناء لا كعبيد. تُذكر مثلًا في: رسالة العبرانيين: «فلْنتقدَّم بثقة (παροησία) إلى عرش النعمة» (عب ٤: ١٦). (انتهت الملحوظة).

أي إنَّ الإنسان يرتكب الخطيئة ولا يشعر بالخجل، لكنَّه يخجل عندما يندهب ليعترف بها. هذه حيلة شيطانيَّة خبيثة. فعندما يُقْدِم الإنسان على الخطيئة، لا يدعه الشيطان يخجل، لكي يجرؤ لاحقًا على ارتكابها علنًا وبدون حياء. أمّا في ما يخصّ التوبة (والاعتراف الذي يليها)، فإنّ الشيطان يُلقي عليه الخجل، لأنه يعلم أنّ الخجل سيمنعه من التوبة، وبالتالي لن يُشفى.

#### يخاف من الصلاة

لَنْ يخطئ أحد إن قال إنَّ الصلاة هي بداية كلِّ فضيلة وعدالة، وإنَّه لا يمكن لأيِّ من الوسائط الروحيَّة التي تُسهم في التقوى أن تدخل نفسًا خالية من الصلاة والطلبة. فالنفس التي لا تسندها الصلاة تشبه مدينة بلا أسوار، ويمكن أن تُستَسلَم بسهولة للأعداء بسبب غياب أيّ عائق. وهكذا، فإنّ النفس التي لا تتحصَّن بالصلاة، يُخضِعها الشيطان بسهولة، ويملأها بكل خطيئة دون عناء.

في البداية، عندما يرى الشيطان نفسًا متدرّعةً بالصلاة، لا يجرؤ على الاقتراب منها، لأنَّه يخاف من القوّة والقدرة اللتين تمنحهما الصلاة، وهي التي تُغذّي النفس أكثر ممّا تُغذّي الأطعمةُ الجسد. ثمّ إنَّ الذين يُصلّون بتفانٍ لا يحتملون أن يُقاسوا شيئًا لا يليق بالصلاة. وإذ يشعرون بالخجل من الله الذي تواصلوا معه للتوّ، فإنَّه يصدّون على الفور كلّ خداع من الله الذي المسلمة الشهرية.

وذلك لأنّهم يُفكِّرون كم هو أمرٌ رديء أنْ يقعَ الإنسان، الذي كان قد تكلَّم منذ قليل مع الله، وتضرّع إليه أن يمنحه العفّة والقداسة، أنْ يقَع في الحال في أحضان الشيطان، وأن يقبل في نفسه الشهوات القذرة، وأن

يسمح للتجربة أن تدخل إلى ذهنه، ذاك الذهن الذي زاره الله قبل لحظات. وأن يسمح للشياطين أن تتغلغل في نفسه، تلك النفس التي أظهرت نعمة الرُّوح القُدُس نحوها محبّة كبيرة وعناية فائقة.

#### الجزء الثاني بعنوان «السِّحر»

#### اللاعقلانيَّة في العِرافات وأعمال السحر

«أَنْ يَعْرِفَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْكُمْ أَنْ يَقْتَنِيَ إِنَاءَهُ بِقَدَاسَةٍ وَكَرَامَةٍ، لاَ فِي هَوَى شَهْوَةٍ كَالأَمْمِ الَّذِينَ لاَ يَعْرِفُونَ اللهَ.» (١ تسالونيكي ٤: ٤-٥).

هذه الكلمات تُوخِز عادةً، وبشكل حاص، أولئك الذين سقطوا في لامبالاة كبيرة جدًّا. ولكن، إنْ كان اليهود قد وُجِّهت إليهم هذه التوبيخات، فماذا عنَّا نحن؟ أيَّ غفران يمكن أن نناله، وأيَّ دفاع يمكن أن نقدّمه، نحن الذين، بعد أن نِلنا نعمة عظيمة بهذا المقدار، نعود ونسقط في نفس الفقر الروحي الذي كانوا فيه؟

لأنَّ كثيرين، حتى في أيّامنا، يستخدمون هذا المرض (السحر والتنجيم) ويدمّرون حياتهم. فبعد أن سلَّموا أنفسهم لجنون العرّافين (المعرفة العرّافيَّة)، لا يصطدمون فقط بالله، بل يجنون أيضًا كأجر على ذلك أحزانًا لا طائل منها، وينفصلون عن الجهاد في سبيل الفضيلة.

لأنّ الشيطان، من خلال كلّ هذه الأمور، قد أقنع أكثر الناس حماقة بأنّ أعمال الفضيلة والشرّ لا تعتمد عليهم، وأنهم لم يُكرّموا من الله بعطيّة حرية الإرادة. وهو يسعى من خلال هذه الأفكار إلى تحقيق أمرين هما من بين الأشدّ هولًا: أنْ يُبطل جهادهم من أجل الفضيلة، وأنْ ينزع منهم تلك العطيّة العظيمة، أي حرية الإرادة، فيجعلهم عبيدًا للخطيئة. هذا المرض الرهيب، قد أدخله الشيطان إلى الإنسان تارةً من خلال السحر، وتارةً أخرى من خلال الرموز، وتارةً عبر تمييز الأيام، وأحيانًا بواسطة التعليم الخبيث عن القضاء والقدر، وأحيانًا أخرى بوسائل كثيرة أخرى، إذ يُحدث اضطرابًا شاملًا في كلّ شيء.

ملحوظة: لا يُقصد بكلمة «الرموز» هنا تلك العلامات المقدّسة أو الإشارات اللاهوتيّة التي تحمل معنى روحيًّا في الإيمان الأرثوذكسي، كالرموز الطقسيّة أو الصليب الشريف، بل يشير القديس يوحنا الذهبي الفم إلى الرموز الباطلة التي كان يستعملها الوثنيّون والسحرة كوسائل خادعة لجلب الحظّ أو طرد الشرّ، مثل التعاويذ، والطلاسم، والعلامات الغامضة المرسومة على الأحساد أو المنازل، وما شابحها من ممارسات تُنسب إلى السحر والشعوذة. فالشيطان، بحسب تعليم القديس، يُضلّل الإنسان بهذه الرموز الزائفة ليصرف قلبه عن الثقة بالله، ويجعله يركن إلى قوى وهميّة وخرافاتٍ باطلة. ومن ثمّ، فالرموز هنا تُعبّر عن خداع روحيّ مقنّع بثوبٍ من الورع الزائف، يُشوّه الإيمان القويم ويزرع الاضطراب في النفس. (انتهت الملحوظة).

#### الموت أفضل من الشفاء الشيطانيّ

ولهذا السبب نحن دُعينا، ونحن مسيحيّون، لكي نطيع المسيح، لا لكي نركض إلى أعدائه. وإن قال لك أحدهم إنّ هناك من يقدّم «علاجات» ويزعم أن السَحَرة (وجميع من يستخدم وسائل الشيطان) يَعِدون بالشفاء، ولذلك يذهب إليهم، فاكشف له السحر الذي يستخدمونه، والكلمات السحريّة، والتمائم، وأعمالهم الشيطانيّة. لأنّهُ

لا يبدو أنهم يعالجون بأي طريقة أخرى، وهم في الحقيقة لا يشفون على الإطلاق. فهذا أمر غير موجود.

أمّا أنا، فأبلغ إلى حدِّ آخر من التطرّف، وأقول هذا أيضًا: حتى ولو كانوا (السحرة) يشفون بالحقيقة، فأفضل لي أن أموت، على أن أركض إلى أعداء الله لكي أنال الشفاء. لأنَّهُ ما النفع من الشفاء الجسدي إذا هلكت النفس؟! وما الفائدة من أن نحظى ببعض الراحة في هذه الحياة،

#### إن كنا سنُطرَح لاحقًا في نارِ لا تخبو بتاتًا، ولا تُطفَأ إلى الأبد؟

سِمَةُ مَن يُحبّ بحق، هي ألّا يتخلّى عن من يُحبّه، حتى ولو قام أولئك الذين يحاولون إبعاده عنه بإقامة الموتى! وإن كان الرّبُ قد قال هذه الأمور لليهود، فكم بالأحرى يقولها لنا نحن، الذين اقتادنا إلى فلسفة أسمى، وفتح لنا باب القيامة، ويحنّنا ألّا نهتم بالأمور الحاضرة، بل أن نوجّه رجاءنا كله نحو الحياة العتيدة.

#### «إبليسُ قاتلُ للناسِ» يقول السيِّد المسيح

بعضهم يتباهى ويقول إِنَّ الشياطين يشفون. لكن لكي تتأكَّد أنَّ هذا غير صحيح، اسمع ماذا يقول المسيح عن إبليس: «أَنْتُمْ مِنْ أَبٍ هذا غير صحيح، اسمع ماذا يقول المسيح عن إبليس: «أَنْتُمْ مِنْ أَبِ هُوَ إِبْلِيسُ، وَشَهَوَاتِ أَبِيكُمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَعْمَلُوا. ذَاكَ كَانَ قَتَالًا لِلنَّاسِ مُنَ الْبَدْءِ» (يو ٨: ٤٤). الله يقول: إنه قاتلُ للناس، وأنت تمرع إليه كما لو كان طبيبًا؟ فأيّ عذر سيكون لديك لتقوله، أخبرني، وأنت تُستَدعى كَمُتَّهَم، لأنّك فضّلتَ السّحر على وصيّة المسيح وسرّ تُستَدعى كَمُتَّهَم، لأنّك فضّلتَ السّحر على وصيّة المسيح وسرّ تدبيره الخلاصي؟

لأنّه عندما يقول الله: إنَّ إبليسَ قاتلٌ للناس، بينما يزعم البعض، خلافًا للتدبير الإلهي، أنّه يمكنه أن يشفي الأمراض، فإن كنتَ أنتَ تقبل سحرهم وكلماتهم السحريّة، فأنتَ لا تُظهر بشيء آحر سوى أنَّك تعتبرهم أكثر موثوقيَّةً من الله - وإن لم تقل ذلك بالكلام.

ملحوظة: المقصود بـ «التدبير الإلهي» هنا هو خطة الله الخلاصية وحكمته في قيادة التاريخ والإنسان نحو الخلاص. فالمؤمن الذي يظنّ أنّ الشيطان قادر أن يشفي، إنّما ينقلب على تدبير الله العادل الذي يسمح بالمرض أحيانًا لأجل خلاص النفس. وهكذا يُظهر في باطنه عدم ثقته بمحبّة الله وبقوّة نعمته الشافية. (انتهت الملحوظة).

وبما أنَّ الشيطان قاتلٌ للناس، فمن الواضح أنَّ الشياطين الذين يخدمونه هم أيضًا قتلةٌ للناس. وقد علّمك المسيح هذا الأمر من خلال أعماله عينها. فعندما سمحَ للشياطين أن يدخلوا في قطيع الخنازير، ألقّوا ذلك القطيع بأكمله في الهُوّة (متّى ٨: ٢٨-٣٤)، لكي تتعلّم أخّم كانوا قادرين على أنْ يفعلوا الشيء ذاته بالبشر، لو لم يمنعهم الله. لكنّه هو مَن كان يردعهم ويمنعهم، ولم يسمح لهم بأن يفعلوا شيئًا كهذا. وقد أظهَروا ذلك حين حصلوا على السلطان على الخنازير. فإن كانوا لم يُشفقوا على الخنازير، فبالأحرى لن يتورّعوا أن يفعلوا ما هو أسوأ بالبشر، لأخّم قتلةٌ للناس.

#### كيف تتحوّل الخسارة إلى ربح؟

هل أحزنك الشيطان عندما سلبك أموالك؟ أحزنه أنت أيضًا، ولا تمنحه أيَّ فرح! إنْ لجأتَ إلى العرّافين، فقد أسعدتَ الشيطان. أمّا إذا

أرضيتَ الله، فقد وجَّهتَ إلى الشيطان ضربة قاتلة.

وانتبِه لما يجري: حتى الأموال لن تجدها، إن ذهبتَ إلى العرّافين، لأنَّ الأمور ليست في يدهم حتى يعرفوها. (وقد يحدث أحيانًا أن يقولوا لك: «ستجدها هناك»، ويكون الأمر صحيحًا، لأخّم قد نالوا هذه المعلومة من الشياطين).

بل إنك تخسر نفسك أيضًا (عندما تذهب إلى العرّافين)، وتُصبح موضع سخرية من إخوتك، وحتى إن وجدت تلك الأموال، فستخسرها محددًا بطريقة شريرة. لأنّ الشيطان، إذ يعرف أنّك لا تتحمّل الخسارة، وأنك لأجل المال تُنكر إلهك، يكشف لك عن المال المفقود، حتى يتمكن مجددًا من خداعك وإبعادك عن الله.

وحتى لو حدث أَنْ قال العرّافون شيئًا صحيحًا، فلا تتعجّبوا. فالشيطان روح غير جسدي، وهو الذي يُسلِّح هؤلاء اللصوص (أي العرّافين)، لأنَّ هذه الأمور لا تتمّ بدون الشيطان. فإن كان هو مَن يُسلِّحهم، فهو يعرف أيضًا أين تتجمّع الأموال، فهو لا يجهل حَدَمَهُ. ولكن الأمر الغريب ليس هذا. إذا رأى (الشيطان) أنَّك تحزن من الخسارة، يضيف حسارةً أحرى. أمَّا إذا رأى أنَّك لا تُعيرها اهتمامًا وتزدريها، فسيتوقَّف عن إزعاجك بهذه الطريقة.

الإنسان الذي يعرف الأمور والمخاطر في هذه الحياة، عندما يرى أنَّ عاصفةً روحيَّة على وشك أن تندلع (أي أن تجاربًا وامتحانات قادمة)، وأن الأرواح الشريرة (أي الشياطين) تريد أن تُسبِّب غرقًا (روحيًّا)، يُبادِر باتّخاذ تدابير مناسبة تُرضى الله.

هل وقعَت سرقة؟ قُم أنتَ بالرحمة (الصَّدقة) لتُخفِّف من ثقل السَّفينة. هل هجم اللصوص؟ أنتَ قَدِّم ما هو فاضل وزائد للمسيح (أي للفقراء، لأنَّ مَن يعطي للفقراء، إغّا يُعطي للمسيح نفسه). وبذلك تُعزِّي فقر الذين لا يملكون. خَفِّف من حمولة السفينة، لا تُمسِك المال الزائد، لئلا تغرق السفينة.

أيّها الرجالُ والنساءُ، تجنّبوا كلّ أعمالِ العِرافةِ والخرافات، فإنّما من ضلالات الوثنيّين والمُنغمسين في الباطل. أنْ يقومَ أحدهم، مثلًا، بتتبُّع صوت الغراب، أو ضجيج الفأر، أو صرير العارضة الخشبيّة.

أو أن يفرحوا بلقاء أشخاص غير أخلاقيين، ويُقصون من حياتهم مَن يسلكون بالقداسة والتقوى، زاعمين أنهم سببٌ لألوفٍ من الشرور. -فهذه كلّها تُعدُّ ضلالًا.

انتبه إلى عدد مكائد الشيطان. فهو لا يريدنا فقط عُزلًا من الفضيلة، وذهننا منشغلًا بالشرّ، بل يدفعنا أيضًا إلى كراهية الذين يحيون حياة فاضلة. كذلك، لا يكتفي بأن يجعلنا نرتكب الشرور، بل يُسارع ويجتهد ليجعلنا نألفها، مهيّئًا إيّانا لارتكابها عن طيب خاطر.

لا تظنّوا أنَّ هذه الأمور تافهة أو عَرَضيّة، بل هي كافية لأن تُغرق نفسًا وتُلقي بما في أعماق الجحيم.

#### «أنا نفس فلان!»:

أريد أن أستأصل مرضًا خطيرًا من نفوسكم. فالكثير من السُّذَّج يظنّون أن نفوس الذين يموتون ميتة عنيفة، تتحوّل إلى شياطين.

هذا غير ممكن. لأنّ نفوس الذين ماتوا ميتة عنيفة لا تتحوّل إلى شياطين، بل نفوس أولئك الذين يعيشون في الخطايا. وهذا لا يحصل بسبب تغيّر جوهرهم، بل لأنّ ميولهم تشبه شرّ الشياطين.

ولكن، لأيّ سبب أدخل الشيطان هذا التعليم الشرير؟ لأنّه أراد أن يُقوِّض مجد الشهداء. فبما أنهم ماتوا ميتة عنيفة، أراد أن ينشر عنهم سمعةً سيئة، فاخترع هذا التعليم الخبيث. غير أنّه لم يُفلح، لأنّ الشهداء، بنعمة الله، يحفظون مجدهم دائمًا مُتَّقدًا.

ولكنّه احترع شيئًا آخر أشد رعبًا من هذا: لقد أقنع، من حلال أفكاره هذه، السَحَرة الذين يخدمونه، بأن يقتلوا (في طقوس شيطانيّة) أجساد كثير من الشبّان الطائشين، على أمل أنَّ هؤلاء الشبّان سيتحوّلون إلى شياطين، ليواصلوا حدمة السَحَرة في أعمالهم المظلمة. ولكن لا يمكن أن يحدث شيء كهذا أبدًا.

قد يقول أحدهم: وماذا تقول، عندما يزعم الشياطين (لدى الذين يحاولون استحضار الأرواح بأساليب شيطانيّة) قائلين: «أنا نفس فلان»؟.

ملحوظة: «أنا نفس فلان!» ٤ السنة بعض «الأرواح» أو بسيخي توو تاذي»: تُستعمل أحيانًا على ألسنة بعض «الأرواح» أو «الكيانات» المزعومة في الجلسات الشيطانيّة أو الخرافات الشعبيّة، وتُرادف قولهم: «أنا روح فلان الفلاني». غير أنّ هذا القول هو عمل شيطانيّ محض، لأنّ الشيطان – عدوّ الإنسان – يتقمّص صور الموتى ويُضلّ الناس بادّعاء أنّه روح أحدهم، ليزرع الخوف والارتباك وينشر البدع. (انتهت الملحوظة).

لهذا السبب بالذات لا أُصدّق ذلك، لأنَّني أعلم أنَّ الذي يتكلّم هو الشيطان، ويقول ذلك لكي يخدع الذين يسمعون هذا الكلام. ولهذا أيضًا، فإنَّ بولس (الرسول)، حتى عندما قال الشياطين الحقيقة في بعض الأحيان، أسكتهم، لكي لا يتّخذوا من ذلك مناسبة لمزج الحقّ بالباطل، فيصبحوا موضع تصديق.

لأنَّ كثيرين من الناس البسطاء لا يعرفون دائمًا أن يميّزوا إنْ كانت هذه الأمور التي يقولها الشياطين حقيقيَّة أم زائفة، قام بولس بإقصائهم (أي الشياطين) نمائيًا عن أن يُؤخذ بكلامهم أو يُعتَبروا جديرين بالثقة.

هكذا فعل المسيح أيضًا. فعندما قال له الشيطان: « أَنَا أَعْرِفُكَ مَنْ أَنْتَ: قُدُّوسُ اللهِ!» (مر ١: ٢٤)، انتهره بشدّة بالغة، مبيّنًا بذلك أنّه لا ينبغي للمرء أن يُطيع الشياطين في أيّ وقت، حتى وإن قالوا أمرًا صحيحًا. لأنّ التعاليم المستقيمة والمحلّصة لا تُتَعلّم من الشياطين، بل من الإنجيل.

إِنَّ الطاعة أو العصيان لنصائح الشيطان تعتمد علينا نحن. فهو لا يُجبرنا على شيء، لأنَّنا لا نقع تحت سلطانه الاستبداديّ، إلَّا إذا خضعنا له بإرادتنا.

ملحوظة: هذه الفقرة تُبرز حرّيّة الإرادة البشريّة، وتؤكّد أنَّ الشيطان لا يستطيع أن يُرغم الإنسان على فعل الخطيئة. الإنسان لا يكون تحت سلطة الشيطان إلَّا إن اختار هو أن يخضع له. هناك تمييز دقيق بين التحربة والإجبار. الشيطان يُجرِّب، لكن لا يُكرِه؛ والإنسان حرِّ في الطاعة أو العصيان. (انتهت الملحوظة). المصدر: موقع أورثوذكسيًا:

https://sites.google.com/site/orthodoxy1054/o-diabolos-kai-e-mageia-agiou-ioannou-tou-chrysostomou



حَسَنُ هو الصوم، وحَسَنة أيضًا دراسة الأسفار المقدّسة، ولكن بشرط أَنْ تُطبّق ما تقرؤه. لأنّك إنْ كنت تدرس الكتاب ولا تفعل ما تقرأه، فإنّك بحلب على نفسك دينونة، ويصير لك هذا التعليم زادًا إلى الجحيم. «لأَنْ لَيْسَ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ النَّامُوسَ هُمْ أَبْرَارٌ عِنْدَ اللهِ، بَلِ الجَحيم. «لأَنْ لَيْسَ الَّذِينَ يَسْمَعُونَ النَّامُوسَ هُمْ أَبْرَارٌ عِنْدَ اللهِ، بَلِ النَّذِينَ يَعْمَلُونَ بِالنَّامُوسِ هُمْ يُبَرَّرُونَ.» (رو ۲: ۱۳)، كما يقول بولس. والرَّبُ نفسه يقول: «لَوْ لَمْ أَكُنْ قَدْ جِئْتُ وَكَلَّمْتُهُمْ، لَمْ تَكُنْ هُمُ عُذْرٌ فِي خَطِيَّتِهِمْ.» (يو ١٥: ٢٢). طوبي خَطِيَّةُ، وَأَمَّا الآنَ فَلَيْسَ هَمُ عُذْرٌ فِي خَطِيَّتِهِمْ.» (يو ١٥: ٢٢). طوبي لمن يتكلّم في آذان سامعة، وبالأخص حينما يقدّم السامعون الثمر. أمَّا الثمر فهو الطاعة والعمل بوصايا الله، كما يقول الرَّبُّ: «وأنا لما أتيتُ طلبتُ ما هو لي مع الفائدة» « فَلِمَاذَا لَمْ تَضَعْ فِضَّتِي عَلَى مَائِدَةِ الصَّيَاوِقَةِ، فَكُنْتُ مَتَى جِئْتُ أَسْتَوْفِيهَا مَعَ رِبًا؟» (لو ١٩: ٢٣).

فماذا جنيت إذن، يا أخي، من الصوم؟ فإنّ الفلاح إنمّا يزرع لكي يحصد، والتحّار إنمّا يتنقّلون من مكان إلى مكان ليجمعوا الأموال، وربّان السفينة إنمّا يشقّ البحار ليملأ المخزن. فلا تقل لي: لقد صمت أيّامًا كثيرة، لم آكل كذا وكذا، لم أشرب خمرًا، لم أذهب إلى الحمّامات العامة. بل أربي إن كنت بعدما كنت سريع الغضب قد صرت حليمًا، أو بعدما كنت قاسي القلب قد صرت رحيمًا ومحبًّا للناس. إن كنت تسكر بالغضب، فلماذا تعذّب معدتك؟ وإن كان الحسد والطمع يعشّشان في داخلك، فما الفائدة من أن تشرب الماء وحده؟ إنيّ لا أسألك أيَّ مائدة ربّت، بل إن كنت قد غيّرت نفسك. فإن كانت السيِّدة – أي النفس ربّبت، فلماذا تُجلِد الخادمة، أي البطن؟ وإن كانت النفس تنزلق إلى الشرّ، فلماذا تُمضي الجسد بالعذاب؟

لا أقول هذه الأمور من رغبة في توبيخكم، بل من أجل المتكاسلين. فمهما رأيتكم ترتفعون عاليًا، أريدكم أن ترتفعوا أكثر فأكثر؛ فهكذا هي العناية الساهرة التي تُلهمها المحبّة. وكما أنَّ محبّي المال، مهما جمعوا من ذهب، يعطشون إلى المزيد، هكذا أنا أيضًا، تزداد عطشي على الدوام لتقدّمكم الروحي.

فإن كنت تريد أن تصير مرضيًّا لدى الله، فصُم مثل أهل نينوى يا أخي. فإنّ أولئك لم يكن عندهم ناموس، لكن عنهم يقول الرسول: «لأنّهُ الأُممُ الَّذِينَ لَيْسَ عِنْدَهُمُ النَّامُوسُ، مَتَى فَعَلُوا بِالطَّبِيعَةِ مَا هُوَ فِي النَّامُوسِ، فَهؤُلاَءِ إِذْ لَيْسَ هَمُ النَّامُوسُ هُمْ نَامُوسٌ لأَنْفُسِهِمِ» (رو ٢: النَّامُوسِ، فَهؤُلاَءِ إِذْ لَيْسَ هَمُ النَّامُوسُ هُمْ نَامُوسٌ لأَنْفُسِهِمِ» (رو ٢: النَّامُوسُ، مَتَى فَعَلُوا بِالطَّبِيعَةِ مَا هُوَ فِي النَّامُوسُ، مَتَى فَعَلُوا بِالطَّبِعةِ مَا هُو فِي النَّامُوسُ، مَتَى فَعَلُوا بِالطَّبِعةِ مَا مَعَا ثَنَائِي لا ينفصل، مترابط إن لم يكن مصحوبًا بأخته الرحمة. إنَّهما معًا ثُنائي لا ينفصل، مترابط ترابط الإخوة، بل ليسا ثنائيًا فقط بل أيضًا مَرْكَبَةٌ. «أي وسيلة الصعود إلى السماء، أي المركبة الروحيَّة التي ترفع الإنسان نحو الله، مثلما رُفع إلى السماء، أي المركبة ناريَّة (راجع ٢مل ١٠:١).» ومن أين نرى هذه المحقيقة الأحيرة؟. الملاك قال لكرنيليوس: «صَلَوَاتُكَ وَصَدَقَاتُكَ صَعَدَتْ تَذْكَارًا أَمَامَ اللهِ» (أع ١٠:٤). فأجنحة الصلاة هي أعمال الرحمة؛ وبدون هذه الأجنحة لا تطير الصلاة ولا ترتفع إلى السماء.

إلى متى محبّة المال والرغبة في اقتناء الممتلكات؟ كل هذه، يا أخي، زائلة كالحياة الأرضيَّة نفسها. قد تقول لي: قُلْ ذلك لنفسك. وأنا أقولها لنفسي أيضًا يا إخوتي، ولكم جميعًا، لأنّ الوصيَّة عامَّة. وأنا بسماعها أصير أفضل، وأدين لكم بالشكر. سواء أكان الذي ينصحني عبدًا أم حُرًّا، أقبل النصيحة بطيب خاطر. فليست مكانة الأشخاص هي التي تدفعني لقبول أقوالهم، بل منفعة النصيحة. فإن كان موسى العظيم، الذي تكلّم مع الله، لم يرفض نصائح حميه الذي كان أهميًّا، بل قبلها وأيّدها الله نفسه، فكم بالحري نحن؟

لا أقول لك أن تصير بلا مقتنيات، بل أنْ تنفقَ ما يفيض عنك على الفقراء، لكي يصير هذا الفائض سببًا لخلاصك. ألا ترون كم من البائسين على أطراف الطُرقات يظلون مرضى وعراة؟ هم من أعمار مختلفة، الواحد يسند الآخر، والمشهد الذي يعرضونه لا يُحتمل.

أعطِ إذن شريكك في العبودية، لكي تجعل السيّد المسيح مَدينًا لك، ذاك المسيح الذي يعرف أنْ يردَّ المسيح الذي يُسرّ بأن يكون مَدينًا، ذاك الذي يعرف أنْ يردَّ الأصل مع الفائدة. فإن كانت الفائدة عندنا جريمة، فهي عند الله مديح.

ألستَ تعطي الفقير؟ انتبه مَن هو الذي يطلب منك من ورائه، وأكرِم ذاك الذي يقبل عطيتك بالحقيقة؛ إنَّهُ الله نفسه. الفقير يمدّ يده، لكن الله هو الذي يأخذ.

تأمّل إلى أي حد تنازل سيّدك لكي يُلزمك ألا تكون قاسيًا ولا، لا إنسانيًا. يقول: « لأَنِيِّ جُعْتُ فَلَمْ تُطْعِمُونِ. عَطِشْتُ فَلَمْ تَسْقُونِ. كُنْتُ غَرِيبًا فَلَمْ تَلْقُونِ. مُرِيضًا وَمُحْبُوسًا فَلَمْ تَكْسُونِ. مَرِيضًا وَمُحْبُوسًا فَلَمْ تَرُورُونِي.» (متّى ٢٥: ٢٤-٤٣).

ألست تعطي المسيح الجائع؟ أنت والفقير تتناولان معًا جسد المسيح من المائدة المقدسة، وتشتركان معًا من الكأس المقدسة. ففي الأمور العظيمة والمرهوبة يشترك معك، وفي الصغار لا تُعطيه؟ أمْ تظنّ أنَّك تعطيه من مالك الخاص؟ حتى إنْ كنتَ قد ورثتها من والديك وأحدادك، فهي لله. فلماذا تدفنها في الأرض؟ أعطِ الفقير، فيكون لك الحارس الأمين ذاته، الرَّبّ نفسه. ألا ترى الفلّاحين ماذا يفعلون؟ كم من مرّة لم يكن عنده ما يشتري به بذارًا، فيرهن ثيابه نفسها ليحصل على ما يحتاجه ثم يودعه الأرض. وكثيرًا ما تعيق العواصف حصاده، ومع ذلك يبقى دائمًا واثقًا وراجيًا في الأرض. فكم بالحري الله، ألا يستطيع أن يصنع ما تصنعه الأرض؟

اقتدِ بتلك الأرملة في العهد القديم، التي كان لها قبضة دقيق في الجرَّة وقليل من الزيت في الكوز، ومن هذا استضافت النبي [«أي النبي إيليّا وأرملة صرفَت صيدا» (١ ملوك ١١: ٨-٢٤)]. أو بتلك الأرملة الأخرى في الإنجيل، التي كان لها فلسان فألقتهما للفقراء، وتفوّقت على جميع الرُّحماء، لأخمّا ألقت كل غناها.

تقول لي: أنا فقير أيضًا، لا أملك نقودًا. أليس عندك فلسان؟ وحتى إنْ لم يكن عندك، فالرَّبُّ يطلب غِنى النيّة الصالحة. لذلك قال: «وَمَنْ سَقَى أَحَدَ هؤُلاَءِ الصِّغَارِ كَأْسَ مَاءٍ بَارِدٍ فَقَطْ بِاسْمِ تِلْمِيذٍ، فَالحُقَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَهُ» (متى ١٠: ٢٤). انتبه ماذا يقول: كأس ماء بارد، لا ساخن، لكيلا تُحرَم الأجر بحجّة أنك لا تملك حطبًا لتسخينه. والدولة، مهما فرضت عليك ضرائب، سواء كان عندك أو لم يكن، تتعب لتدفعها، فهي لا تمتم بقدرتك بل تطلب ما حدّدته. أمَّا الله فلا يفعل ذلك، بل يطلب دائمًا ما تقدر عليه.

لماذا يوجد فقراء؟ أَمَا كان يستطيع الله أن يُنزل ذهبًا من السماء؟ لكنه لم يفعل ذلك، لكي تكون فاقة أخيك سببًا لخلاصك. عظيم هو الإنسان ورجل كريم مَن هو رحيم. أرأيت ما أعظم شأن الرحمة؟ إنّ الله نفسه يُقارن الرحماء بذاته، إذ يقول: « فَكُونُوا رُحَمَاءَ كَمَا أَنَّ الله نفسه يُقارن الرحماء بذاته، إذ يقول: « فَكُونُوا رُحَمَاءَ كَمَا أَنَّ الله نفسه يُقارن الرحماء بذاته، إذ يقول: « فَكُونُوا رُحَمَاءً كَمَا أَنَّ

إنْ أتى الموت، تبقى النقود هنا. فلماذا إذن لا ترسلها سلفًا إلى هناك، لكي يشفع فيك الفقراء في ذلك اليوم، حين لا يكون لك محام آخر يدافع عنك؟ الفقراء سيُظهرون الثياب والأغطية التي منحتهم إياها، ويخطفونك من وسط لهيب الجحيم. لا يذيب الشمسُ الثلج بسهولة كما تُبيد الرحمة كثرة من الخطايا حين تنسكب عليها.

ولكي تفهم عِظَم الرحمة، سأقارنها بفضيلة أخرى. ما هو أَشَقُّ مِنَ البَتُولِيَّةِ؟ لا شيء. كثيرة هي الفضائل، بعضها عظيم، وبعضها أعظم،

وبعضها أقل، لكن لا توجد أصعب من البتوليَّة، فهي تحارب الطبيعة نفسها. هذا الصراع بلا انقطاع، معركة لا تعرف سلامًا، إنما تُعاش فقط بنعمة المسيح. البتول تدوس وسط الأتون ولا تحترق، تمشي فوق الجمر المشتعل ولا تلتهب، تكون في الأتون لكنَّها تشعر بالندى، كما حدث مع الفتية الثلاثة. إنمّا تتسابق مع القوات غير المنظورة، تقتدي بميخائيل وتنافس جبرائيل.

في الفردوس كانت البتوليَّة، لكنَّها تمدَّمت على يد التنِّين. ولهذا ففي الأزمنة التي تلت لم تكن ظاهرة. ولكن عندما جاء يسوع المسيح، المولود من العذراء، ابن الله، ظهرت من جديد. أتريد أن تعرف عظمة البتوليّة؟ موسى شقّ البحر، وغيّر الهواء، وأنزل المنّ من السماء، ومع ذلك وُجّهت إليه تهمة بسبب امرأته الكوشيَّة، لأنَّ له زوجة. وأيضًا إبراهيم وإسحق ويعقوب، بل وحتى يوسف العفيف جدًا، كانت لهم زوجات. أتريد أن تعرف كم هي سامية البتوليّة؟ عندما جاء المسيح، لم يفرضها كوصيّة إلزاميَّة؛ فقد جعل جميع الفضائل الأخرى ضروريَّة، أمَّا هذه فتركها خارجًا، لكي، إن مارستها طوعًا، تُتوَّج. والذين يمارسون التعفّف والفقر الاحتياري، ينالون أوَّلًا هذه الفضيلة ويستخدمونها. «لأَنَّهُ يُوحَدُ خِصْيَانٌ وُلِدُوا هكَذَا مِنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِهِمْ، وَيُوجَدُ خِصْيَانٌ خَصَاهُمُ النَّاسُ، وَيُوجَدُ خِصْيَانٌ خَصَوْا أَنْفُسَهُمْ لأَجْل مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ. مَن اسْتَطَاعَ أَنْ يَقْبَلَ فَلْيَقْبَلْ». (مت ١٢:١٩). والرسول، بعدما نظر إلى جميع الفضائل، عندما وقف أمام بحرها العظيم، قال: «وَأُمَّا الْعَذَارَى، فَلَيْسَ عِنْدِي أَمْرٌ مِنَ الرَّبِّ فِيهِنَّ» (١ كو ٧: ٢٥). أرأيت كم هي عظيمة البتوليّة؟

ومع ذلك، بدون الرحمة لا تفيد البتوليّة شيئًا. فالذين رحموا من دون بتوليّة أدخلوا كثيرين إلى الفردوس. أمَّا العذارى الخمس الجاهلات اللواتي لم يكن عندهنَّ زيت، بل كانت عندهن البتوليّة فقط، فلم يدخلن إلى العرس. قلن للعذارى الحكيمات: «أعطيننا من زيْتكنّ». ودُعين بحقِّ جاهلات، لأخّنَ فيما أبحزن الأصعب أهملن الأسهل؛ عَلَبْنَ العدو الكبير لكنّهن أغزمن أمام الصغير. وعندما جاء العريس، عَلَبْنُ العدو الكبير لكنّهن العرس، وجاءت الأخريات وبدأن يقرعن الباب، فقال لهن الرّب: «إنيّ لا أعرفكنّ». ولماذا؟ لأخّن رأينه جائعًا ولم يطعمنه.

ليتنا لا نسمع نحن أيضًا تلك الإجابة. وأمّا الذين أثمّوا الرحمة، فيقول لهم: «تَعَالَوْا يَا مُبَارَكِي أَبِي، رِثُوا الْمَلَكُوتَ الْمُعَدَّ لَكُمْ مُنْدُ تَأْسِيسِ الْعَالَمِ.» (مت ٢٠: ٣٤). ولماذا؟ أكان ذلك لأخّم حفظوا البتوليّة؟ كلَّا. بل: «لأَيِّ جُعْتُ فَأَطْعَمْتُمُونِي. عَطِشْتُ فَسَقَيْتُمُونِي. كُنْتُ غَرِيبًا فَآوَيْتُمُونِي. » (مت ٢٠: ٣٥).

ولكي تفهم بعمق كم عظيمة هي الرحمة، سأعلّق مرة أخرى وأذكّركم بهذه القصة: كانت عشر عذارى، خمس منهنّ حكيمات والخمس الأخريات جاهلات. وعند منتصف الليل شُعت صرحة: «هُوَذَا الْعَرِيسُ مُقْبِلٌ، فَاخْرُجْنَ لِلِقَائِهِ!» والليل هو ساعة القيامة، حين يوقظنا الملائكة. فقامت العذارى وزيَّنَّ مصابيحهنّ. والمصباح هو: رمز البتوليّة، الطهارة، النقاء، والصفاء المضيء للبتوليّة.

قالت الجاهلات للحكيمات: «أَعْطِينَنَا مِنْ رَبِّتِكُنَّ». فأجابتهنّ الحكيمات: «لَعَلَّهُ لاَ يَكْفِي لَنَا وَلَكُنَّ». وليس عن حسد امتنعن عن إعطائهنّ، إذْ في ذلك الموضع لا وجود بعد للحاجة إلى الأموال، ولا هناك أغنياء أو فقراء. بل قلن لهنّ: «اذْهَبْنَ إِلَى الْبَاعَةِ وَابْتَعْنَ لَكُنَّ.». ومن هم الباعة؟ إخّم الفقراء. فالرحيم في الحقيقة يأخذ أكثر مما يعطي: يعطي الأرضيات ويأخذ السماويات. وعندما مضين ليبتعن، حاء العربس، فدخلت معه المستعدَّات إلى العرس وأُغلقت الأبواب.

فضيلة

بساطة الملبس

ولمّا وصلت الأخريات وقرعن الباب، قال لهنّ العريس: «الحُقَّ أَقُولُ لَكُنَّ: إِنِّي مَا أَعْرِفُكُنَّ.». أرأيت؟ لأنّهنّ لم يكنّ يملكن رحمة، ضاع أيضًا جهد بتوليّتهنّ وبقين خارج العرس.

فلنَفهم إذًا أيها الإخوة ربح الرحمة، ولنمارسها لكي ندخل إلى العرس، وننال الخيرات الأبدية، بنعمة ربنا يسوع المسيح، الذي له الجحد مع الآب والرُّوح القُدُس، القدوس الصالح المُحيى، الآن وكل أوانٍ وإلى دهر الداهرين. آمين.



رسالة الى أوليمبيًّا للقديس للقديس الفم الذهبي الفم المؤسد الفم الأسد يُعرَفُ مِن عَالِمه، وأنت يا أُولِمبيًّا تُعرَفِنَ مِن مَلابسك

إِنَّ الأَسدَ يُعرَفُ مِن مَخالِبِهِ، وَأَنتِ يا أُولِمبِيّا تُعرَفينَ مِن مَلابِسِكِ. وَحَينِي أَكَدَّتْ بِبَعضِ كَلِماتٍ قَلِيلَةٍ عَنْ بَساطَةٍ مَلبَسِكِ وَعَنْ عَدَمِ اهتِمامِكِ مُطلَقًا بِمَا تَلبَسينَ. وَهذِهِ فَضِيلَةٌ قَد تَظهَرُ لِأَوَّلِ الأَمرِ أَقَلَّ شَأْنًا مِن غَيرِها مِنَ الفَضائِلِ، وَلَكِنَّ مَن يَنظُرُ إِلَيها بِعَينٍ فاحِصَةٍ وَناقِدَةٍ، يَرى فِيها فَضِيلَةً مِن أَسمَى الفَضائِلِ، وَيَرى أَنَّا تَتَطلَّبُ نَفسًا كَامِلَةً تَكُونُ قَدِ ازَرَت كُلَّ أَباطِيل العالمَ وَنَبَذَهُما، وَاتَّخَذَت وَجَهةَ طَيرانِها نَحَو السَّماءِ.

لَيسَ فِي العَهدِ الجَدِيدِ فَحَسْبُ، بَل مُنذُ العَهدِ القَدِيمِ، وَاللهُ يُنذِرُ بِالدَّينُونَةِ الْمَائِلَةِ لِمَن يَهتَمُّ كَثِيرًا بِمَلابِسِهِ. فِي ذَلِكَ العَهدِ الَّذِي كَانَ اللهُ فِيهِ يَقُودُ الجِنسَ البَشَرِيَّ فِي الظِّلِّ وَالرَّمزِ، وَحِينَ كَانَتِ المَبَادِئُ أَرضِيَّةً وَحَسَدِيَّةً، وَحِينَ لَمَ تَكُنِ الفَضِيَّةُ قَضِيَّةً أَسْيَاءٍ سَمَاوِيَّةٍ وَلَا حَيَاةٍ مُستَقبَلَةٍ، وَحِينَ كَانَ لِلنَّاسِ مِن صِلَةٍ أَو عَهدٍ بِحَيَاةِ الإنجيلِ الكَامِلَةِ، وَحِينَ كَانَ النَّاسُ يَعِيشُونَ فِي شَرِيعَةِ اللَّحِمِ وَالدَّم فِي النَّامُوسِ المُوسَوِيِّ، أَجَلْ، مُنذُ ذَلِكَ الحِينِ أَنذَرَ اللهُ بِالدَّينُونَةِ بِفَمِ نَبِيّهِ إِشَعْيَا أُولَئِكَ الَّذِينَ يُفرِطُونَ فِي ذَلِكَ الحِينِ أَنذَرَ اللهُ بِالدَّينُونَةِ بِفَمِ نَبِيّهِ إِشَعْيَا أُولَئِكَ الَّذِينَ يُفرِطُونَ فِي الاَهْمَامِ مَلَاسِهِمْ.

وقال الرّبُّ: «مِنْ أَجْلِ أَنَّ بَنَاتِ صِهْيَوْنَ يَتَشَاعَغْنَ، وَيَمْشِينَ مُمْدُودَاتِ الأَعْنَاقِ، وَغَامِزَاتٍ بِعُيُونِيَّ، وَخَاطِرَاتٍ فِي مَشْيِهِنَّ، وَخَاطِرَاتٍ فِي مَشْيِهِنَّ، وَخَاطِرَاتٍ فِي مَشْيِهِنَّ، وَخُنَاقِ، وَغُعَرِّي الرّبُّ وَيُغَرِّي الرّبُّ عَوْرَتَهُنَّ. يَنْزِعُ السَّيِّدُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ زِينَةَ الْخُلاَ حِيلِ وَالضَّفَائِرِ وَالأَهِلَّةِ، عَوْرَتَهُنَّ. يَنْزِعُ السَّيِّدُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ زِينَةَ الْخُلاَ حِيلِ وَالضَّفَائِرِ وَالأَهِلَةِ، وَالْحَلَقِ وَالْمَنَاطِقِ وَحَنَاجِرٍ وَالشَّلَاسِلِ وَالْمَنَاطِقِ وَحَنَاجِرِ الشَّمَامَاتِ وَالأَحْرَازِ، وَالْخَوَاتِمِ وَحَزَائِمِ الأَنْفِ، وَالثَّيَابِ الْمُزَحْرَفَةِ الشَّمَامَاتِ وَالأَحْرَازِ، وَالْخُواتِمِ وَحَزَائِمِ الأَنْفِ، وَالثَّيَابِ الْمُزَحْرَفَةِ

وَالْعُطْفِ وَالأَرْدِيَةِ وَالأَكْيَاسِ، وَالْمَرَائِي وَالْقُمْصَانِ وَالْعَمَائِمِ وَالأُزُرِ. فَيَكُونُ عِوَضَ الطِّيبِ عُفُونَةً، وَعِوَضَ الْمِنْطَقَةِ حَبْلٌ، وَعِوَضَ الجُّدَائِلِ فَيَكُونُ عِوَضَ اللِّيبَاجِ زُنَّارُ مِسْح» (إشس١٦:٣)

أَرَأَيْتِ هذِهِ العُقُوبَةَ، وَهذَا المُنقَّلَبَ الَّذِي لَم يَسِقْ لَهُ مَثِيلٌ؟ أَرَأَيْتِ هذِهِ العُبُودِيَّةَ المُهِينَةَ الَّتِي يُسَلِّمُهُم إِلَيْهَا؟ وَمِن هُنَا تَستَطِيعِينَ الحُكَمَ عَلَى عَظَمِ الخَطِيئَةِ. فَهذَا الإِلَهُ الكُلِّيُّ الصَّلَاحِ، مَاكَانَ لِيُعَيِّنَ لِمِثلِ هذِهِ الخَطِيئَةِ مِثلَ هذهِ الخَطِيئَةُ أَعظَمَ مِنهُ. الْخَطِيئَةِ مِثلَ هذهِ الخَطِيئَةُ أَعظَمَ مِنهُ. الْخَطِيئَةِ مِثلَ هذهِ الخَطِيئَةَ كَبِيرةٌ حِدًّا، فَيَلزَمُ أَيضًا أَن تَكُونَ الفَضِيلَةُ المُضَادَّةُ فَمَا كَبِيرةً حِدًّا. إِنَّ القِدِيسَ بُولُسَ الرَّسُولَ عِندَمَا يُخَاطِبُ نِسَاءَ العَالَمُ، لَا يَكُونَ الفَضِيلَةُ المُضَادَّةُ يَعرِفُ مَنَ حَتَى يَعرفِ القَضِيلَةُ المُضَادَّةُ عَلَيْ اللَّهُ عَنِ التَّرَيُّنِ بِالذَّهُ مِن ، بَل لَم يَكُن يَسمَحْ هُنَّ حَتَى بِالمَلابِسِ الفَاحِرةِ ذَاتِ التَّمَنِ المُفرِطِ. وَمَا ذَاكَ إِلَّا لِأَنَّةُ يَعرِفُ أَنَّ فِيهَا بِالنَّهُوسِ العَاشِقَةِ لِلكَمَالِ وَالأَدَبِ الْحَقِيقِيِّ.

وَبُرُهَانُ ذَلِكَ لَا يَظْهَرُ فَقَط فِي نِسَاءِ العَالَمِ، وَلَا فِي النِّسَاءِ المُتَزَوِّجَاتِ اللَّوَاتِي مَا مِن وَاحِدَةٍ مِنهُنَّ تَقْبَلُ بِارْتِيَاحِ النَّصَائِحَ بِمِذَا الشَّأْنِ، بَل فِي النِّسَاءِ اللَّوَاتِي يَهدِفْنَ فِي حَيَاتِمِنَّ إِلَى الكَمَالِ، وَيَكُنَّ فِي مَصَافِّ النِّسُاءِ اللَّوَلِتِ مِنهُنَّ قَد صَارَعنَ ضِدَّ البَّتُولَاتِ (الرَّاهِبَاتِ). وَإِنَّكِ لَتَجِدِينَ كَثِيرَاتٍ مِنهُنَّ قَد صَارَعنَ ضِدَّ الطَّبِيعَةِ بِشَجَاعَةٍ غَيرِ مَعْلُوبَةٍ، وَقَطَعنَ - مِن غَيرِ سُقُوطٍ - مِيدَانَ البَتُولِيَّةِ، يَعِشنَ عَلَى الأَرضِ عِيشَةَ المَلائِكَةِ، وَيُحَقِّقنَ بِالجَسَدِ المَائِتِ، وَقَبَلَ القِيَامَةِ، وَمُعَ ذَلِكَ، وَبَعدَ أَن يَكُنَّ قَد وَقَبلَ القِيَامَةِ، مَا سَيَكُونُ بَعدَ القِيَامَةِ... وَمَعَ ذَلِكَ، وَبَعدَ أَن يَكُنَّ قَد

تتمة في صفحة ١٤

#### الفصل السادس

«لاَ تَضْطَرِبْ قُلُوبُكُمْ. أَنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ فَآمِنُوا بِي.» (يوحنا ١:١٤).

«هَلْ عَرَفْتَ سُنَنَ السَّمَاوَاتِ، أَوْ جَعَلْتَ تَسَلُّطَهَا عَلَى اللَّرْضِ؟ أَتَرْفَعُ صَوْتَكَ إِلَى السُّحُبِ فَيُغَطِّيِّكَ عَلَى اللَّرْضِ؟ أَتَرْفَعُ صَوْتَكَ إِلَى السُّحُبِ فَيُغَطِّيِّكَ فَيُعَطِّيِكَ فَيُغَطِّينَكَ وَيُوبِ ٣٣:٣٨ - ٣٤).

وَمَرَّ الْخُرِيفُ وَتَبِعَهُ الشِّتَاءُ، وَلَمْ يَرُدَّ ثِيُ**وكْلِيطُس** عَلَى الرِّسَالَةِ. وَقَدْ زَادَ الْحُدِيثُ عَنْ نَزَعَاتِهِ الْمُعَادِيَةِ وَرَغْبَتِهِ عِلَى الرِّسَالَةِ. وَقَدْ زَادَ الْحُدِيثُ عَنْ نَزَعَاتِهِ الْمُعَادِيَةِ وَرَغْبَتِهِ عِمْدُم الدَّيْر، وَكَانَ ذَلِكَ يَبْدُو أَكِيدًا.

وَلَهُ يَسْتَطِعْ سَاكُوبُولُوس أَنْ يَتَبَيَّنَ حَقِيقَةَ الْأُمُور

بِوُضُوحٍ، رَغْمَ الْأَسْئِلَةِ الَّتِي كَانَ يَطْرَحُهَا فِي مُحِيطِ الْمِتْرُوبُولِيتِ. وَكَانَ حَزِينًا لَمِنَا الْأَمْرِ، لَكِنَّهُ كَانَ يَرْجُو فِي قَرَارَةِ نَفْسِهِ أَنْ تَكُونَ تِلْكَ إِرَادَةَ اللَّهِنَّ، حَتَى يَنْجُو الشَّيْخُ مِنْ كُلِّ هَذَا الْفَقْرِ، وَيَعُودَ مِنْ جَدِيدٍ إِلَى الْمَكَانَةِ الَّتِي تَلِيقُ بِشَخْصِيَّتِهِ الْإِكْلِيرِيكِيَّةِ الْفَذَّةِ. وَمَا كَانَ يَنْفَكُ كَيْظَةً وَاحِدَةً عَنْ انْتِظَارِ إِشَارَةٍ مِنْ فُوتْيُوسَ الْمُقِيمِ هُنَاكَ فِي الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ: وَعَا هَنَاكَ فِي الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ: وَعَا هَنَاكَ فِي الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ: وَعَامَ مَنْهُ، أَوْ حَتَى الْإِسْكَنْدَرِيَّةِ.

في هَذَا الْوَقْتِ بَدَأَ التَّحْضِيرُ لِطَبْعِ الدِّرَاسَةِ التَّارِيخِيَّةِ حَوْلَ الصَّلِيبِ الْمُقَدَّسِ عِنْدَ السَّيِّدِ بَارَاسْكِيفَا (شَارِعَ بَيْرِكْلِس ١٦ فِي أَثِينَا)، وَقَدْ وُضِعَتْ فِي الْأَسْوَاقِ فِي الْعَامِ التَّالِي. وَكُتِبَ الْإِهْدَاءُ التَّالِي عَلَى وَرَقَةِ الْغَلَافِ التَّالِيَةِ مِنَ الْكِتَابِ بِأَحْرُفٍ كَبِيرَةٍ:

«إِلَى قَدَاسَةِ مِتْرُوبُولِيتِ أَثِينَا ثِيُوكُلِيطُسِ الْخَلِيلِ الِاحْتِرَامِ، وَرَئِيسِ الْمَحْمَعِ الْمُقَدَّسِ، عَرْبُونَ إِحْلَالٍ كَبِيرٍ وَمَحَبَّةٍ أُخُويَّةٍ، مِنْ نِكْتَارْيُوسِ أُسْقُفِ الْمُدُنِ الْخَمْسِ».

وَاسْتَمَرَّ الْعَمَلُ فِي الدَّيْرِ. وَكَانَ الْإِيمَانُ وَالصَّلَاةُ وَالنَّسْكُ يُعْطِيهِمْ مِنَ الْقُوّةِ وَالشَّجَاعَةِ مَا يَكُفِي لِكُلِّ يَوْمٍ. وَكَانَ نِكْتَارِيُوس يَعْمَلُ كُلَّ يَوْمٍ الْقُوّةِ وَالشَّجَاعَةِ مَا يَكُفِي لِكُلِّ يَوْمٍ. وَكَانَ نِكْتَارِيُوس يَعْمَلُ كُلَّ يَوْمٍ تَقْرِيبًا، إِمَّا فِي الْحُقُولِ، وَإِمَّا فِي مَهَامِّ التَّصْلِيحِ، وَإِمَّا فِي أَعْمَالِ الْبِنَاءِ الْإِصَافِيَّةِ. وَكَانَ بِاتِّكَالِهِ عَلَى الْإِرَادَةِ الْإِلْمِيَّةِ يُقَدِّمُ الْمِثَالَ الْأَوَّلَ فِي الْمُشْكِلَاتِ. وَمَا تَبَقَّى لَهُ مِنَ السَّاعَاتِ الْقَلِيلَةِ «الْحُرَّةِ» كَانَ يُخَصِّصُهُا بِالدَّرَجَةِ الْأُولَى لِلشَّعْبِ.

إِنَّ نُفُوسَ هَؤُلَاءِ الْمُسْتَعْبَدِينَ لِعَمَلِهِمُ الْيَوْمِيِّ، نُفُوسَ هَذَا الْقَطِيعِ الصَّغِيرِ الْمَتْرُوكِ، كَانَتْ تَعْزِيَةً دَائِمَةً لِيكْتَارْيُوس، كَسِلْسِلَةٍ مِنَ الزُّمُرُّدِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ، وَشَهَادَةً لِلرَّحْمَةِ الْإِلْهَيَّةِ.

وَكَانَ صَيَّادٌ مِنْ جَزِيرَةِ بُورُوسِ يَأْتِي كَثِيرًا لِزِيَارَةِ نِكْتَارْيُوسِ. كَانَ مُحَارِبًا لِلْبَحْرِ وَالصُّخُورِ، وَأَبًا لِعَائِلَةٍ، أَحْنَى ظَهْرَهُ التَّعَبُ، وَبَدَتْ عَلَى وَجْهِهِ عَلامَاتُ السَّهَرِ وَضَرَبَاتُ الْمَوْجِ الْمَالِحِ فِي الصَّيْفِ كَمَا فِي الشِّتَاءِ. وَكَانَ يُدْعَى الْعَمَّ ثِيُودُورُوسِ. وَقَدِ الْتَقَاهُ بِالصُّدْفَةِ خِلَالَ صَلَاةٍ غُرُوبِ وَكَانَ يُدْعَى الْعَمَّ ثِيُودُورُوسِ. وَقَدِ الْتَقَاهُ بِالصُّدْفَةِ خِلَالَ صَلَاةٍ غُرُوبِ أَحْدِ الْأَعْيَادِ، وَتَبَادَلَ الْحُدِيثَ مَعَهُ بِفَرَحٍ، كَعَادَتِهِ مَعَ الْكَثِيرِ مِنَ أَحْدِ الْتَقَاهُ بِفَرَحٍ، كَعَادَتِهِ مَعَ الْكَثِيرِ مِن



القديس نكتاريوس العجائبي

الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَجْهَلُ أَسْمَاءَهُمْ. وَفِي الْبِدَايَةِ طَلَبَ مِنْهُ الصَّيَّادُ بِبَسَاطَةٍ أَنْ يَسْتَمِعَ إِلَى اعْتِرَافِهِ. طَلَبَ مِنْهُ الصَّيَّادُ بِبَسَاطَةٍ أَنْ يَسْتَمِعَ إِلَى اعْتِرَافِهِ. وَكَانَ نِكْتَارْيُوسِ يَتَمَتَّعُ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ بِبَعْضِ اللَّحَظَاتِ مِنَ الْهُدُوءِ عَلَى رَغْمِ تَعَبِهِ، فَوَافَقَ، مَعَ اللَّحَظَاتِ مِنَ الْهُدُوءِ عَلَى رَغْمِ تَعَبِهِ، فَوَافَقَ، مَعَ أَنَّهُ قَدْ قَرَرَ عَدَمَ الإسْتِمَاعِ إِلَى الإعْتِرَافَاتِ، وَحَتَّى مِنْ قِبَلِ الَّذِينَ يَعْرِفُهُمْ.

وَمُنْذُ ذَلِكَ الْيَوْمِ، وَكُلَّمَا وَصَلَ مَرْكَبُ الْعَمَّ وَمُنْذُ ذَلِكَ الْيَوْمِ، وَكُلَّمَا وَصَلَ مَرْكَبُ الْعَمَّ ثِيُودُورُوسِ إِلَى مِيَاهِ إِيجِينَا بَخْثًا عَنِ الْقَرِيدِيسِ، كَانَ الصَّيَّادُ يَصْعَدُ الطَّرِيقَ مَاشِيًا لِمُدَّةِ سَاعَتَيْنِ، يَمْلُؤُهُ الِاحْتِرَامُ وَعِرْفَانُ الجُّمِيلِ، لِيُقَدِّمَ لِنِكْتَارْيُوسِ إِمَّا سَمَكَةً أَبِي مُصْفَار، أَوْ أُخْطُبُوطًا، لِلِكْتَارْيُوسِ إِمَّا سَمَكَةً أَبِي مُصْفَار، أَوْ أُخْطُبُوطًا،

أَوْ أَيَّةَ سَمَكَةٍ أُخْرَى. وَكَانَ نِكْتَارْيُوسِ يَتَأَثَّرُ كَثِيرًا كِمَذِهِ الْهُدَايَا الْمَفْعَمَةِ بِالْجُبِّ وَصَفَاءِ النِّيَّةِ، وَالْمُمْتَلِئَةِ بِالْبَسَاطَةِ وَالْعِطْرِ السَّمَاوِيِّ. وَكَانَ كَثِيرًا مَا يُفَكِّرُ كِمَا أَمَامَ الْمَذْبَحِ وَيُصَلِّي مِنْ أَجْلِ ثِيُودُورُوسِ وَامْرَأَتِهِ وَأَوْلَادِهِ النَّيْنَ يَجْهَلُهُمْ.

وَفِي أَحَدِ الْأَيَّامِ الْمَرِيرَةِ مِنْ بَدَايَةِ الْعَامِ ١٩١٤، وَكَانَتْ قَضِيَّةُ ثِيُوكُلِيطُس مَا زَالَتْ عَالِقَةً، وَصَلَ الْعَمَّ ثِيُوكُورُوسِ إِلَى مَكْتَبِ نِكْتَارْيُوسِ حَايِيَ الظَّهْرِ، بِثِيَابِهِ الرَّثَّةِ وَحِذَائِهِ الْمَثْقُوبِ، وَهُوَ يَبْكِي بِصَمْتٍ وَيَدَاهُ فَارِغَتَانِ. وَمَا أَنْ الْتَقَتْ عَيْنَاهُ بِنَظَرَاتِ نِكْتَارْيُوسِ حَتَّى أَجْهَشَ بِالْبُكَاءِ. فَمَا أَنْ الْتَقَتْ عَيْنَاهُ بِنَظَرَاتِ نِكْتَارْيُوسِ حَتَّى أَجْهَشَ بِالْبُكَاءِ.

- «مَاذَا يَحْدُثُ يَا تِيُودُورُوس، وَلِمَاذَا تَبْكِي؟ هَلْ فَقَدْتَ أَحَدَ أَفْرَادِ عَائلَتك؟»

- «لَا يَا أَبَتِي، إِنَّ الْأَمْرَ أَسْوَأُ بِكَثِيرٍ.»
  - «أَسْوَأُ مِنْ ذَلِكَ؟ مَاذَا إِذَنْ؟»
- «هُنَالِكَ كِلَابٌ تَهْجُمُ عَلَى شِبَاكِ صَيْدِنَا وَتُتْلِفُهَا. وَأَنَا أَكْثُرُ مَنْ وَضَعَ الطُّعْمَ، وَلَكِنِّي لَا أَصْطَادُ شَيْئًا. وَأُوشِكُ عَلَى فُقْدَانِ أَدَوَاتِ عَمَلِي، فَأُضْطَرُّ لِبَيْعِ مَرْكِي، وَأَقْقِدُ مَعَهُ كُلَّ مَا أَمْلِكُ. هَا أَنَا وَأَوْلَادِي يَبِيتُونَ دُونَ طَعَامٍ مُنْذُ أَرْبَعَةٍ أَسَابِيعٍ. وَأَخْجَلُ مِنْ أَنْ أَمُدَّ يَدِي لِطَلَبِ الْإِحْسَانِ.»
  - «مَا هِيَ هَذِهِ الْكِلَابُ؟ أَنَا لَا أَفْهَمُ مَا تَقُول!»
- ﴿مَاذَا يُقَالُ لَهَا؟... أَسْمَاكُ الْقِرْشِ؟ إِنَّهَا قُطْعَانٌ مِنْ أَسْمَاكِ الْقِرْشِ!
   وَهِيَ تَحْمِلُ مَعَهَا الْمَرَارَةَ وَالْخَرَابَ أَيْنَمَا تَحُلُّ.»
  - «عَلَى طُولِ الشَّاطِئِ؟»
- «أَيْنَمَا كَانَ يَا أَبَتِ الْعَزِيرُ، أَيْنَمَا كَانَ. مِنْ أَرْمِيُونِي حَتَّى أَغِيستْرِي.»
  - ≪وَلَا تَرْحَانُ؟» −
- ﴿لَا يَا أَبَتِ الْعَزِيزُ، إِذْ عِنْدَمَا تَحُلُ مِثْلُ هَذِهِ الْمُصِيبَةِ، فَإِنَّهَا تَبْقَى
   حَوَالَيْ خَمْسِ سَنَوَاتٍ، فَتَقْضِي عَلَى كُلِّ الْأَسْمَاكِ. صَدِقني، إِنَّهَا كَارِثَةٌ.»

فَعَادَ إِلَى الْبُكَاءِ، فَقَالَ نِكْتَارْيُوسُ:

- «لَا تَبْكِ. اجْلِسْ وَكُلْ شَيْئًا. سَنُعْطِيَكَ مَا يَتَيَسَّرُ لَدَيْنَا، رَغْمَ أَنَّ وَضْعَنَا الْمَالِيَّ سَيِّئُ جِدًّا. وَلَكِنْ أَيْنَ هِيَ أَدَوَاتُكَ؟»

- «تَحْتُ»، في إيجِينَا.
- «هَلْ تُمَانِعُ فِي إِحْضَارِهَا إِلَى هُنَا؟»
- «أُمَانِعُ، يَا أَبَتِ الْعَزِيزُ؟ بِالطَّبْعِ لَا. فَإِنَّ الْمَسِيحَ، الْمُعَلِّمَ الْكَبِيرَ، يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ أَنْتَ، عَلَى الْأَقَلِّ.»
  - فَقَالَ نِكْتَارْيُوسُ:
  - «وَأَنْتَ أَيْضًا، أَكْثَرُ مِنِّي.»

وَفِي الْحَالِ حَرَجَ الْعَمَّ ثِيُودُورُوس مُسْرِعًا، وَعَادَ فِي وَقْتٍ مُتَأَخِّرٍ مِنْ بَعْدِ الظُّهْرِ حَامِلًا عَلَى رَأْسِهِ سَلَّتَيْنِ مَلِيئَتَيْنِ بِالْحِبَالِ السَّوْدَاءِ وَالصَّنَّارَاتِ: لَقَدْ كَانَتْ هَذِهِ شَبَاكَهُ.

فَابْتَسَمَ نِكْتَارْيُوسُ وَتَنَاوَلُمَا مِنْهُ دُونَ كَلِمَةٍ، وَإِذْ رَفَعَهَا بَيْنَ يَدَيْهِ تَنَشَّقَ رَائِحة الْبَحْرِ. ثُمُّ أَحَذَهَا إِلَى الْكَنِيسَةِ وَوَضَعَهَا أَمَامَ الْمَذْبَحِ، وَهُوَ يُفَكِّرُ وَالْحَةَ الْبَحْرِ. ثُمُّ أَحَذَهَا إِلَى الْكَنِيسَةِ وَوَضَعَهَا أَمَامَ الْمَذْبَحِ، وَهُو يُفَكِّرُ فِي صَيَّادِي بُحُيْرة طَبَرِيَّة الْأَقْدَمِينَ، الْمُتَوَاضِعِينَ وَالْأَتْقِيَاءِ، الَّذِينَ جَعَلَ مِنْهُمُ الرَّبُّ أَنْوَارًا لِلْبَشَرِيَّةِ.

ثُمَّ قَالَ لِلْعَمِّ ثِيُودُورُوسَ وَهُوَ يَبْتَسِمُ بِلُطْفٍ:

- «خُذْهَا وَارْمِهَا مِنْ جَدِيدٍ فِي الْبَحْرِ. وَأَرْجُو أَنْ تَرْحَلَ الْكِلَابُ.»

وَبَعْدَ خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا، عَادَ الْعَمُّ ثِيُودُورُوس رَاكِضًا، وَهُوَ يَقْفِرُ مِنْ صَحْرَةٍ إِلَى أُخْرَى، حَامِلًا بَيْنَ يَدَيْهِ سَمَكْتَيْنِ كَبِيرَتَيْنِ. وَكَانَ يَصْرُخُ كَالُولَدِ الصَّغِيرِ، وَهُوَ مَا زَالَ فِي الْأَسْفَلِ، عِنْدَ الْجِسْرِ الصَّغِيرِ:

«يَا أَبَتِ العَزِيزَ، يَا أَبَتِ العَزِيزَ، تَعَالَ وَانْظُرْ، تَعَالَ وَتَأَمَّلْ يَا أَبَتِ العَزِيزَ! قِديسَةٌ هِيَ يَدُكَ العَزِيزَةُ، وَمُبَارَكَةٌ هِيَ رُوحُكَ. لَقَدْ رَمَيْتَهَا حَالًا العَزِيزَ! قِديسَةٌ هِيَ يَدُكَ العَزِيزَةُ، وَمُبَارَكَةٌ هِيَ رُوحُكَ. لَقَدْ رَحَلَتِ بَعْدَ أَنْ بَارَكْتَهَا، وَبِالْكَادِ تَسَنَّى لِيَ الوَقْتُ حَتَّى أَرْفَعَهَا. لَقَدْ رَحَلَتِ الكَلَابُ المَلْعُونَةُ، وَعَادَ الشَّاطِئُ مَلِيعًا بِالبَرَكَةِ. هُنَاكَ أَسْمَاكُ لَا عَدَّ هَا الكَلَابُ المَلْعُونَةُ، وَعَادَ الشَّاطِئُ مَلِيعًا بِالبَرَكَةِ. هُنَاكَ أَسْمَاكُ لَا عَدَّ هَا وَلا حَصْرَ لَكَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ العَبْ العَمْ العَمْ وَلا حَصْرَ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي العَمْ أَيُولُ السَّلُورِ الَّتِي قَدْدِ الحَيَاةِ، فَسَيُحْضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْدِ الحَيَاةِ، فَسَيُحْضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْدِ الحَيَاةِ، فَسَيُحْضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْدِ الحَيَاةِ، فَسَيُحْضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسْمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْدِ الْحَيَاةِ، فَسَيُحْضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسُمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَعَاكَ السَّلُورِ الَّتِي فَيْهِ الْحَيْاةِ، فَسَيْحُضِرُ لَكَ مِنْهَا، حَتَى أَسُمَاكَ السَّلُورِ الَّتِي الْعَرْدَةُ الْمَالُولُ السَّلُورِ الَّتِي الْعَمْ

فَتَبَادَلَا النَّظَرَاتِ، وَبَدَآ بِالْبُكَاءِ مَعًا. وَقَالَ نِكْتَارْيُوس:

«إِنَّ الرَّبَّ طَيِّبُ لِلْغَايَةِ... شُكْرًا لِلْهَدِيَّةِ. تَعَالَ، سَوْفَ نُنْشِدُ لَهُ دُكْصُولُوجِيَّةً صَغِيرةً». يتبع في العدد القادم

#### تابع من صفحة ٣ - فضيلة بساطة الملبس - للقديس يوحنا الذهبي الفم

رَجِنَ كَثِيرًا مِنَ المَعَارِكِ، فَمِنَ المُؤسِفِ وَالمُحزِي مَعًا أَنَّهُنَّ يَعَلِبنَ أَمَامَ أَقَلِّ أَعَدَائِهِنَّ شَأَنًا، وَبَعَدَ أَن يَنتَصِرنَ عَلَى الشَّهَوَاتِ وَالمَيُولِ الجَبَّارَةِ، يَعْلِبهُنَّ حُبُّ التَّبَرُّجِ وَزِينَةُ اللَّبَاسِ، إِذ حَضَعَنَ لِلزِّينَةِ أَكثَرَ مِن نِسَاءِ العَالَم. وَلَعَلَّبِهُنَّ حُبُّ التَّبَرُّجِ وَزِينَةُ اللَّبَاسِ، إِذ حَضَعَنَ لِلزِّينَةِ أَكثَرَ مِن نِسَاءِ العَالَم. وَلَعَلَّكِ تَقُولِينَ لِي: بَلَ إِنَّهُنَّ لَا يَعَمِلْنَ الذَّهَبَ فِي أَيدِيهِنَّ، وَلَا يَلْبَسنَ الأَلِبِسَةَ المُزَرَكَشَةَ بِالدَّهَبِ وَالعُقُودِ المُنَظَّمَةِ بِالحِجَارَةِ الكَرِيمِةِ. فَأُجِيبُكِ بَأَنَّ هُنَاكَ مَا هُو شَرَّ مِن كُلِّ هذَا كُلِّهِ. وَمَا يُظهِرُ عُمقَ شَرِّهِنَّ وَحِيلَةَ بِأَنَّ هُنَاكَ مَا هُو شَرَّ مِن كُلِّ هذَا كُلِّهِ. وَمَا يُظهِرُ عُمقَ شَرِّهِنَ وَحِيلَةَ بِأَنَّ هُنَكُ مُلَّ هِذَا كُلِّهِ وَالنَّهُنِ بِالْحَرِيرِ وَالذَّهِبَ بِالْمُقَاتِقِ بِالْحَرِيرِ وَالذَّهُبِ، مَقَصِدِهِنَّ فِي بَسَاطَةِ مَلَابِسِهِنَّ وَسِيلَةً لِكَي يَصِرنَ أَن يُنَافِسنَ بِالْمُقَاتِينَ بِالحَرِيرِ وَالذَّهُبِ، وَلَيْتَعَلِقُ الْمُقَاتِلَةِ إِلَى مِثْلِ هَوْلَاءٍ، وَهَذَا سُلُوكُ نَاعِمٌ يَفْتَحُ أَمَامَ الإِنسَانِ مَزَالِقَ عَمِيقَةً. وَلِأَجلِ فَيْ السَّهِلَ الْمُقَاتِلَةِ إِلَى مِثْلِ هَوْلَاءٍ، أَن يَعَرَاءً وَهَذَا سُلُوكُ نَاعِمٌ يَفْتَحُ أَمَامَ الإِنسَانِ مَزَالِقَ عَمِيقَةً. وَلِأَجلِ هَذَا يَجِبُ أَن يَعَتَحُ أَمَامَ الإِنسَانِ مَزَالِقَ عَمِيقَةً. وَلِأَجلِ عَنْ اللَّهِ الْمُقَاتِلَةِ إِلَى مِثْلِ هَوْلَاءٍ، أَنتِ عَنَى مَعْرَةً هُنُ وَسُقُوطًا وَاغِزَامًا وَاغِزَامًا الانتَصَارِ السَّهلِ، حَيثُ لَمْ الْمُقَاتِلَةِ الْمُقَاتِلُةُ الْمُعَلِيمُ الْعَلَى مَثْلُ مَثْلُولُ السَّهلِ، وَلَمُؤَامًا وَاغِزَامًا وَاغِزَامًا وَاغَرَامًا وَاغَرَامًا وَاغَرَامًا وَاغَرَامًا مَا الانتَصَارِ السَّهلِ مَلْ مَلْ مَلْ مَوْلُ هَوْلُ وَلُولُ اللْعَالَ الْمُعَلَّ الْمُعَالَى الْمُقَاتِلُهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَلَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُومُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُومُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ ا

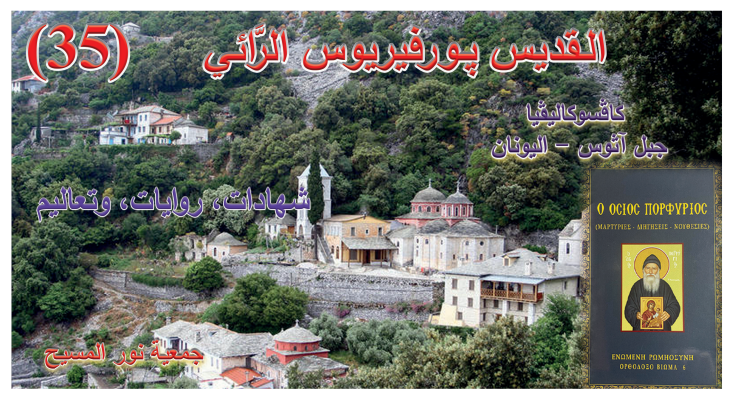
إِنَّ مَا أُكَبِّرُهُ فِيكِ، لَيسَ فَقَط رُهدُكِ الَّذِي لَا يُصَدَّقُ فِي المَلَابِسِ الَّتِي لَا تَعدُو ثِيَابَ الفَقْرَاءِ فِي مَظهَرِهَا الفَقِيرِ وَفِي رَثَاثَتِهَا، بَل أَيضًا – وَعَلَى الأَخْصِّ – عَدمُ تَفتيشِكِ مُطلَقًا عَنِ المَلَابِسِ وَعَدمُ اهتِمَامِكِ بِحَا، كَأَنَّهُ أَمرٌ لَا يَخطُرُ فِي بَالِكِ مَاذَا تَنتَعلِينَ وَكَيْفَ تَمْشِينَ. وَهذِهِ هِي كَأَنَّهُ أَمرٌ لَا يَخطُرُ فِي بَالِكِ مَاذَا تَنتَعلِينَ وَكَيْفَ تَمْشِينَ. وَهذِهِ هِي العَلَامَةُ عَلَى كَمَالِ فَضِيلَتِكِ، قَالَ الحَكِيمُ: «الإِنسَانُ يُعرَفُ مِن ثِيبَابِهِ وَصَحِكِهِ وَمَشْيِهِ». لِأَنَّكِ لَو لَم تَطرَحِي – إِلَى حَدِّ بَعِيدٍ – كُلَّ مَا تَوَاضَعَ عَلَيهِ النَّاسُ جَهلًا، مِن عَادَاتٍ وَتَقَالِيدَ، وَلُو لَم تَترَقَّعِي إِلَى مِثلِ هذَا الإحْتِقَارِ لِأَشْيَاءِ العَالَم، لَمَا كُنتِ عَلَبتِ هذِهِ الرَّذِيلَةَ الَّتِي لَا عُلَامَانُ عَلَيهِ النَّاسُ جَهلًا، أَن يَتَّهِمَنِي أَحَدٌ بِالمُبَالَغَةِ حِينَ أَتَكَلَّمُ عَن فَظَاعَةِ هَيْ هَذَا العَصِرِ المَسِيحِيِّ.

إِذَا كَانَتْ هذِهِ الْخَطِيئَةُ، خَطِيئَةُ النَّبَرُّجِ، قَدِ اسْتَلْزَمَتِ الْعِقَابَ عَلَى النِّسَاءِ الْعَالِمِيَّاتِ فِي زَمَنِ الْعِبْرَانِيِّينَ وَتَحْتَ النَّامُوسِ الْقَدِيم، فَمَاذَا نَقُولُ عَنِ النِّسَاءِ اللَّوَاتِي يَتَبِعنَ نَامُوسَ النِّعمَةِ، وَهُنَّ مِن أَهلِ مَدِينَةِ السَّمَاءِ، وَالنِسَاءِ اللَّوَاتِي يَتَبِعنَ نَامُوسَ النِّعمَةِ، وَهُنَّ مِن أَهلِ مَدِينَةِ السَّمَاءِ، وَالنَّسَاءِ اللَّوَاتِي يَتَبِعنَ نَامُوسَ النِّعمَةِ، وَهُنَّ مِن أَهلِ مَدِينَةِ السَّمَاءِ، وَالمَفرُوضُ فِيهِنَّ تَقليدُ عِيشَةِ الْمَلَائِكَةِ؟ وَأَيُّ مُبَرِّ لِتِلكَ الْعَلْيَةِ فِي مِقدَالِ حَجمِها وَانتِشَارِهَا؟ وَكَيْفَ خَتَسِبُ صَاحِبَتَهَا بَتُولًا وَعَذْرَاءُ هِي مِقدَالِ حَجمِها وَانتِشَالِهِ الْمَلَائِقِ وَمُتَرَمِّلَةً! فَتِلكَ الْعَذْرَاءُ الْقِي تَرَدِي مِقَاعِلَى الطَّويلَة ذَاتَ الطَّيَّاتِ وَالتَّجَاعِيدِ الْكَثِيرَةِ، جُورُ أَذِيالَ ثُومِهَا عَلَى الْمَلابِسَ الطَّويلَةَ ذَاتَ الطَّيَّاتِ وَالتَّجَاعِيدِ الْكَثِيرَةِ، جَورُ أَذَيالَ ثُومِهَا عَلَى الْمَلابِسَ الطَّويلَةَ ذَاتَ الطَّيَّاتِ وَالتَّجَاعِيدِ الْكَثِيرَةِ، جَورُ أَذَيالَ ثُومِهَا عَلَى فِيماءُ وَكُلِّ حَرَكَةٍ مِن حَرَكَاتِهَا مَا يَسكُبُ غَلِي السَّيْقِيمُ النَّيِي عُلَى فِيماءِ وَعَيْنَعَا وَعَيْنَهَا وَكُلِّ حَرَكَةٍ مِن حَرَكَاتِهَا مَا يَسكُبُ مَا السَّيْمِ فَي عَلَيْ الْمَالِقِي عَلَى الْمَالِقِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْعِيمَ الْمُعَلِيلُ الْمَالِقِي عَمْلُ الْمَالِقِي عَلَى اللَّهُ اللَّيْ الْمَعَلِيمَ الْمَالِقِي عَلَى الْمَالِقُولُ؟ إِنَّ البَعَنَاءُ هُنَّ أَقَلُ حَطَلًا، إِذْ لَيسَ مَلَا اللَّهُ الْمَالِقُ فَي مُلْكُنَا الْفِينَةُ وَالْمُولُ الْفِيسَاقِ فِي مِصْفُ الْبَعْمَاعُ الْمُعَمِّ كَثِيرٌ مِثْلُ أُولُولِكَ، وَلَا يَنشُرَنَ مِثْلُهُنَّ فِي كُلِّ مَلْ الْمُالِقِينَةُ وَالْإِغْرَاءَ، وَلَا يَنشُرَنَ مِثْلُهُنَّ فِي كُلِ الْمُنَافِقَالِهُ عَلَى الْمُالِولَةُ الْقُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُوسُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِ

وَلِأَجْلِ هذَا أَنَا أُهَنِّتُكِ، وَأُكَبِّرُ فِيكِ هذَا النَّصرَ المُبِينِ الَّذِي أَحرَزتِهِ، وَأَضَفْتِهِ إِلَى سِلسِلَةِ انتِصَارَاتِكِ كُلِّها. وَإِنَّكِ لَفِي بَأْسِ الرِّجَالِ، حِينَ يَستَسلِمُ غَيرُكِ لِطَبِيعَةِ الضَّعفِ الأُنثوِيِّ، وَحِينَ يَسعَينَ وَرَاءَ الزِّينَةِ وَالتَّبَرُّج، تَتَسَلَّحِينَ أَنْتِ بِالفَضَائِلِ.

إِنَّ الأَسَدَ يُعرَفُ مِن مِخَالِيهِ، وَقَد حَاوَلتُ أَن أَبرهَنَ أَنَّكِ تُعرَفِينَ مِن مَلابِسِكِ. وَلَكِ فِي هذهِ فَضِيلَةٌ لَم أَستَطِع أَن أَتِمَّ وَصفَهَا.

المرجع: الرسالة الثامنة للشماسة أولمبيا، من القديس يوحنا ذهبي الفم. الرسائل إلى أولمبيا، تعريب الأسقف أسطفانوس حداد، منشورات النور.



قال لي الشيخ القِصَّة التالية: عندما كان لا يزال في الكرفان (البيت المتحرِّك)، حلس يومًا يتحدِّث مع راهب ساعاتٍ طويلة. وبعد أن أنهيا حديثهما، قالت له امرأة:

- ألا تخجل، وأنت شيخ كبير، أن تتكلّم كلامًا غير لائق مع تلك المرأة داخل الكرفان؟

- يا ابنتي، لقد كان راهبًا.
- حسنًا، ألم أسمع ما كنتم تقولانه؟
  - كنّا نتحدّث عن الصلاة.

فانصرفت المرأة غيرَ مُقتنِعة، وفي اليوم التالي كان الشيخ پورفيريوس يبحث عنها ليُعينها، خوفًا من أن تكون قد تلبَّستها الأرواح الشريرة. وهذه عِبرة لنبتعد عن الشبهات والأفكار الرديئة.

#### ٤ ١ – مساعدة لشاب

شهادة مجهول: «كنتُ لفترة من الزمن طالبًا في المدرسة الإكليريكية في مدينة لامِيًّا. وكان هناك راهب كاهن (المرحوم الآن)، اسمه أيضًا پورفيريوس، وكان على منضدته صورة للقديس پورفيريوس كافسوكاليڤي. ما إن وقع بصري عليها، حتى غمرتني مشاعر فرح وبمحة، وزال عتي هم كان يثقلني، فسألته: «مَن هذا؟»

فقال لي: هذا قديس معاصر، وهو يُنشئ ديرًا في أوروبوس. وأيضًا أخبرني أنَّهُ كلّ يوم عند الساعة الحادية عشرة صباحًا، يخرج في جولة في الغابة، وهناك التُقِطت له تلك الصورة.

وقال لي: «أنا، عندما ذهبتُ لأوّل مرّة كشمّاس، من دون أن أُعلِم أحدًا ولا أنْ أذكرَ مَن أكون، وبينما كان هناك كثيرون ينتظرون، قال (القدّيس): قولوا للشماس أن يتقدَّم. (يأتي إليَّ)».

ملحوظة: الراهب الكاهن المذكور هنا (المرحوم الآن) كان يحمل نفس اسمر القدّيس بورفيريوس، لكنّه ليس القدّيس نفسه. هذا الراهب كان يحتفظ بصورة القدّيس پورفيريوس على منضدته، ومن خلالها تعرّف الطالب على القدّيس.

«منذ ذلك الحين لم يبرح من ذهني. ذكرتُ الأمر حينها لأبي الروحي، فأعطاني الإرشادات، ومع أوّل فرصة، وأنا في الخامسة عشرة من عمري، ذهبتُ إلى أوروبوس. دخلتُ إلى الكرفان، وكان متعرّقًا (كان العرق يتصبّب منه)، وطلب مني أن أُعطيه قميصًا صوفيًّا كان مُعلَّقًا ليبدّل ملابسه. ثمّ أخذ يتحسّس نبضي لوقت طويل، فخفتُ أن أكون مريضًا. فقال لي: «لماذا تخاف؟ أأنت جبان ولستَ شجاعًا وراسخًا؟ ارتفع نفسيًّا.. يمكنك ذلك». وقد شدّد بشكلِ خاص على كلمة «مكنك».

سألته: «كيف سأُفلِح في ذلك يا أبانا؟».

فقال: «أن تذهب لتعمل في ورش البناء، في الإسمنت». (وقد قال هذا لاحقًا أيضًا القدّيس باييسيوس، بالكلمات نفسها).

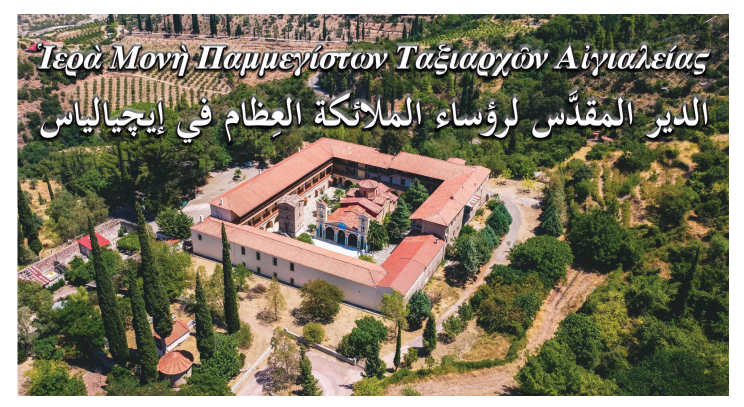
ثم أضاف: «آه، انتبه، لأنّ الشيطان يسعى إلى أن يُقصِيك ويُوهِمَك بأنّك عاجز، وأنّك لا تستطيع أن تعمل شيئًا. لا تدعه. سأصلّي أنا، وسنلتقي من جديد». وعلى الرفّ الخلفي في الكرفان كانت هناك خمسة دُرّاقات (خوخ)، فقال لي: «خُذ الثلاثة لتأكلها، واترك الاثنين لآكلهما أنا».

باركني ورسم عليّ إشارة الصليب، فغادرتُ طائرًا من الفرح والسرور. وكان القدّيس شديد المعارضة للأطبّاء النفسيّين وللأدوية النفسيّة، التي كان يسمّيها «مخدِّرات»، ويوصي بوقفها، وبأن يسعى الإنسان جاهدًا ليُحبّ المسيح كثيرًا، المسيح، الطبيب الوحيد للنفوس والأجساد. كما كان يوصي بقراءة الإنجيل والمزامير والتراتيل من الكتب الطقسيّة، وبالعمل، ولا سيّما العمل الجسدي.»

لم يكن يريد أن يبقى أحدٌ كسولًا أبدًا.

«هل تُحبُّ المسيح؟» سألني في البداية حين التقيتُه.

ومرَّةً سألته: «ماذا أفعل لكي أخلُص؟» فقال لي: «آه، اقرأ آباء الكنيسة».



#### مقدّمة عن دير رئيسي الملائكة في إيجالياس في البيلوبونيس

وإذْ نقترب الآن من نهاية القرن العشرين، يتحقَّق يوميًّا عَجَب. فإنَّ إنسان هذا العصر، عصر الرحلات الكونيَّة والإنجازات الإلكترونيَّة، يشعر اليوم بحاجة إلى أن يرجع إلى الله، وأن يعيد اتّصاله بالكنيسة، وأن يعتمد من جديد في ينابيع إيماننا الأرثوذكسي.

ومع انسياب الزمن، نلاحظ بفرح لا يُوصَف أنّ تيار العودة إلى الله يزداد ثباتًا ورسوحًا. ويتجلّى هذا الأمر بوضوح من خلال الحشود الغفيرة من مؤمنينا الذين يتوافدون إلى أديرتنا المقدَّسة المنتشرة في أرجاء الأبرشيّة. فزُوّار الأديرة لم يعودوا اليوم مجرّد «سُيَّاح» كما في السنوات الماضية، بل يأتون في معظمهم حُجّاجًا يلتمسون أن يعتمدوا من جديد وأن يتجدَّدوا روحيًّا في الجوّ المهيب المملوء بخشوعٍ عميق، السائد هناك.

إنّ هذه الجموع من الحجّاج الأتقياء، الذين يهرعون مثل الأيائل العطشى «نحو ينابيع المياه»، تعطينا اليقين بأنّ إيماننا بالله سوف يظفر ويُتوَّج بالانتصار في القرن المقبل.

وفي إيچالياس، حيث يزدهر تاريخ دير رؤساء الملائكة الملكي والستافرُيِكيّ، يتوافد كلّ عام حشد لا يُحصى من المؤمنين. ولم يَعُدْ «ماء الورد الجوري» (الذي يُصنع بالدير) هو ما يحرِّك مشاعر الزائرين، بل على العكس، إنّ الصلوات الإلهيّة، والذخائر لآلام السيّد المسيح الطاهرة، وجثمان القديس ليونتيوس، ونعمة رئيسي الملائكة الجليلين، والأجواء الخاشعة في الدير هي التي تُشكِّل القوّة الروحيّة الجاذبة، والتي تُعل من الدير قُطبًا يجتذب كلَّ الذين يصعدون إليه.

ملحوظة: المقصود بعبارة «نعمة رئيسي الملائكة» ليس أنّ للملائكة نعمة ذاتيّة من أنفسهم، بل إخّا النعمة الإلهية الممنوحة من الله بشفاعة رئيسي الملائكة ميخائيل وجبرائيل. فالملائكة هم خُدّام الله وأدوات نعمته، ينقلون قوّة الله ومعونته للإنسان، لكن مصدر النعمة هو الله وحده. (انتهت الملحوظة)

إنحّم يصلّون، ويتحادثون مع الآباء، ويتقدَّسون بأسرار الكنيسة، ويتَّحدون من جديد بالله، فيجدون الراحة والسلام النفسي. وغالبًا ما يرغبون بعد ذلك أن يتعرّفوا إلى شيءٍ من تاريخ الدير لكي يغنوا معرفتهم ويزدادوا ارتباطًا بحذا المكان المقدّس.

واستجابةً لهذه الحاجة، ورغبةً في إشباع حبّ المعرفة لديهم، نقدم هذه الطبعة. إنَّ التاريخ التأسيسي الموجَز لدير رئيسي الملائكة في إيجالياس يمنح القارئ وصفًا شاملًا لتاريخ هذا الدير البطريركي، من دون أن يتوسَّع في تفاصيل مرهقة، بل يتزيَّن في الوقت نفسه بصور فنيّة للأيقونات المقدسة، ولذحائر الكنيسة، ولمباني الدير. إن هذه الطبعة فنيّة الطابع، وتشكل تعبيرًا عن محبتنا، كما وتُعدُّ في الوقت نفسه برهانًا إضافيًا على إحساسنا بالواجب والمسؤولية تجاه زوار الدير.

#### 🕇 أمبروسيوس، متروبوليت كالافريتا وإيجالياس

#### أعرق أديرة إيكيالياس (إيجالياس):

#### الدير الملكي والستافروپيكي لرئيسي الملائكة ميخائيل وجبرائيل:

على الضفة اليمنى لنهر سيلينونتا، تحت جبل كلوكوس المغطّى بأشجار الشوح، وسط نباتات وافرة ومياه غزيرة، تقع أعرق أديرة إيكياليا وأحد أهم أديرة البيلوبونيس، سواء من حيث تاريخها أو من حيث ذخائرها الفريدة. إنّما الدير الملكي والستافروبيكي (المرفوع للصليب) التاريخي المقدّس لرئيسي الملائكة.

أمامها تنتصب شامخة أديرة پيپيلينيتيسًا، أي دير نسكي قديم بالقدر نفسه، المعروف أيضًا باسم «دير رجاء اليائسين»، الذي أسسته والدة القديس ليونتيوس – مؤسس دير رئيسي الملائكة – ثيودورا پاليولوجينا، التي ترهّبت في هذا الدير.

إلى الشرق من دير رئيسي الملائكة يقع، على صخرة عمودية، أول

دير برج، الذي كان مؤسِّسه القديس ليونتيوس، بعمارة بيزنطيَّة ميزة، وَزُيِّنَ بجداريات قيّمة في كنائسه وأماكن نسكه.

ؤلد القديس ليونتيوس حوالي سنة ١٣٧٧ في مونيڤاسيا، ورقد حوالي سنة ١٤٥٢ في الدير، حيث يُحفَظ حتى اليوم جسده المقدس. كان ابن أندرياس مانويل، دوق مونيڤاسيا، وثيودورا پاليولوجينا، ابنة الإمبراطور أندرونيكوس الرابع پاليولوجوس. حامي الحياة الرهبانيَّة منذ طفولته، صارَ القديس ليونتيوس راهبًا بعد وفاة أمِّه ثيودورا.

في بدايات القرن الخامس عشر (١٤١٥-١٤٢٠) أسَّس القديس ليونتيوس دير الملاك ميخائيل على أنقاض نسكياتٍ سابقة (قبل سنة ١٤١٦).

أمًّا الإخوة توما وديميتريوس باليولوغوس، أشقّاء الإمبراطور قسطنطين الحادي عشر باليولوغوس، وأخوال القديس (من جهة ابن عمَّتهم الأولى)، فإذ كانوا يُعجبون بإفراط بفضيلة القديس ليونتيوس، شيَّدوا تكريمًا له ولأبناء وطنه حوالي سنة ٥٠١٠ ديرًا فخمًا، ووهبوا الدير مع العديد من المؤسسات الخيريَّة الأخرى، وأهدوا إليه ذخائر آلام المخلِّص الكبرى، أي قِطعًا من الصليب الكريم، إكليل الشوك، الرداء الأرجواني، القصبة، الإسفنجة، والمسامير، وهي التي تُشكِّل كنوز الدير، والمحفوظة بلا مساس حتى يومنا هذا.

أمّا هذا الدير الأوَّل للملاك ميخائيل فقد دمّره الأتراك في ١٥ آب سنة ١٥٠٠. لكن الرهبان تحرّكوا بنشاط، وتمكّنوا من إعادة بناء الدير من الأساس في الموقع ذاته، على نفقة أحد الأعيان البارزين وإن كان قليل الشهرة - يوحنا تسيرنداس.

غير أنَّ حظّ هذا الدير الجديد لم يكن أفضل، إذ سرعان ما دمّره الأتراك أيضًا مرةً أخرى حوالي سنة ١٦٢٠.

بعد هذه الكارثة الثانية لدير رئيس الملائكة ميخائيل، قرَّر الرهبان أن يغيِّروا موقعهم. فاتجهوا نحو نهر سيلينوندا، في موضع منبسط، وحوالي سنة ١٦٢٠ – أي مباشرةً بعد دمار الدير الأول – شيدوا الدير في الموضع الذي يقوم فيه اليوم. ومنذ ذلك الحين تغيّر أيضًا اسم الدير: فصار يُكرَّم باسم رئيسي الملائكة ميخائيل وجبرائيل، وليس باسم ميخائيل وحده. وهكذا استقرّت التسمية الشهيرة: دير رؤساء الملائكة.

لكن، مع الأسف، فإنَّ تاريخ الدير بقي مرتبطًا بالخراب وإعادة البناء، حتى في هذا الموقع الذي لجأ إليه الرهبان هربًا بحثًا عن الأمان. وهكذا، فإن الدير الجديد لرؤساء الملائكة دُمّر بالكامل بيد الأتراك – الألبان سنة ١٧٧٢، بسبب ثورة أورلوف. عندئذٍ نُقِذت (أُنقِذَت) مرَّة أخرى الآلام المقدسة (الذخائر) ولم ينجُ سوى أربعة رهبان فقط، من بينهم رئيس الدير.

أمًّا الناجون، فقد تمكنوا بعد ذلك من إعادة بناء الدير في فترة قصيرة لم تتجاوز ثلاث سنوات بعد الخراب الشامل. وهذه هي الهيئة التي ما زال الدير قائمًا بها حتى اليوم. وفي سنة ١٧٧٥ عاد الراهب ثيوفانس ماوريكيوتيس إلى الدير، ومنذ ذلك الحين تبدأ مرحلة جديدة في التاريخ.

#### التوضيحات للفقرة السابقة:

() نحر سيلينوندا: نحر يقع قرب إيجياليس (Aigialeia) في البيلوبونيز. كان اختياره مهمًا لأنه مكان منبسط ومناسب لبناء دير جديد بعد تدمير القديم. 
(۲) ثورة أورلوف (۱۷۷۰–۱۷۷۶): انتفاضة يونانيَّة ضد العثمانيين، بتحريض من الروس (عائلة أورلوف). أدّت إلى أعمال انتقامية قاسية، منها تدمير الأديرة.

س) الذخائر (ਕχοαντα  $\Pi \acute{\alpha} \theta \eta$ )، (أرخاندا پاثي): تعني «الآلام المقدسة» (آثار آلام المسيح المقدسة).

غ) ثيوفانس ماوريكيوتيس: شخصية محورية في إعادة الحياة إلى الدير بعد .
 ١٧٧٥.

من خلال رسم لا V. G. Barsky نعرف دير رؤساء الملائكة في شكله الأقدم. أمّا الكاتدرائية (الكاثوليكون) في الدير الجديد فهي على شكل صليب، ذات أربعة أعمدة، مقبّبة، لها قبة مثمّنة، ونوافذ منقوشة بالرخام (١٨٥٩). وتزيَّن بأيقونات للرسّامين ديميتريوس ك. فانيليس، وأثاناسيوس مانيليس، وإيوانيس إكونومو.

ملحوظة: وُلِدَ فاسيلي غريغوروفيتش بارسكي Vasily Grigorovich المهه Barsky عام ١٧٠١ في مدينة كييف، ضمن الإمبراطورية الروسيَّة آنذاك اسمه «بارسكي» يعود إلى أنّ أحد أسلافه عاش في مدينة بار (Bar)، فصارت الصيغة «من بار / تابع بار». كان راهبًا، وكرّس حياته للرحلات والتنقّل إلى الأماكن المقدّسة في الشرق، وزار العديد من الكنائس والأديرة في الأراضي المقدّسة، وقام بتدوين مذكّرات ورسم خرائط وصور لهذه الأماكن.

تتكوّن ملاحظاته من مزيج بين السرد الكتابي والرسم التصويري، وهو معروف بدقة رسوماته التي تطابق ما سجّله نصّيًا. لم يقتصر في أعماله على الجانب الديني فقط، بل سجّل أيضًا تفاصيل عن الطبيعة: أشجار، مدن، طيور، وعناصر طبيعية. أنجز حوالي ١٤٨ رسمًا، بقي منها ١٣٧ محفوظة إلى اليوم. تُعدّ آثاره مصدرًا هامًّا لدراسة تاريخ الأماكن المسيحية في الشرق في القرن الثامن عشر، خصوصًا في الكشف عن المظهر المعماري القديم للأديرة والكنائس. (انتهت الملحوظة)

وبعد الكوارث المتكرّرة، اهتمّ الرهبان بإغناء ديرهم الشهير من حديد، حتى يكون حديرًا بتاريخه العريق. فاضطرّوا إلى القيام برحلات لجمع التبرّعات، ونجحوا في أن يُعيدوا للدير غناه، لا من الناحية الاقتصادية فحسب، بل أيضًا من خلال اقتناء قطع أثريّة قيّمة.

ففي متحف الدير اليوم تُحفَظ مجموعة غنيّة تضمّ: مخطوطات كثيرة، مطبوعات قديمة، وثائق تاريخيَّة (مثل الفرمانات، والصكوك، والعهود)، إضافة إلى صلبان خشبية منحوتة، أوانٍ مقدّسة، ملابس كهنوتيَّة، أيقونات عظيمة القيمة، رايات، ونعوش جنائزية فريدة (Ξ΄ أيقونات)، (إيبيتافيون) وغيرها من التحف النفيسة.

ملحوظة: كلمة ἐπιτάφιον (إپيتافيون) تعني نعش المسيح الرمزي الذي يُزَيَّح ويُطاف به في الجمعة العظيمة أثناء جناز المسيح.

في التقليد الأرثوذكسي، ال Ἐπιτάφιον هو قطعة قماش كبيرة مطرّزة، عليها أيقونة ترمز إلى حسد المسيح بعد إنزاله من على الصليب. توضع على نعش مزيَّن بالزهور، ويُطاف بما في الشوارع مساء الجمعة العظيمة وسط ترتيل «Έγκώμα» (المراثي لجناز المسيح). (انتهت الملحوظة)

#### مكتبة وذخائر وكنوز دير رؤساء الملائكة: تراث روحي وكنسي وفنّي فريد:

تُعَدّ مكتبة الدير من الكنوز الثمينة، إذ تضمّ - بفضل تبرّعات أصحابها - مكتبات كلِّ من أندرونيكوس ديميتراكوبولوس، ويامفوتيوس فاسيلياذيس، والمطران أغاثونيكوس مطران كالافريتا.

وفي كاتدرائيَّة الدير، يعود تاريخ الحاجز الخشبي المنحوت (الأيقونسطاس) إلى سنة ١٨١٦، وهو آية في الجمال، يزدان بالمصابيح الفضّية. وهناك أيضًا، في الكاتدرائية نفسها، يُحفَظ الجسد المقدَّس للقدّيس البار ليونتيوس، حيث تُعيَّد ذكراه المقدَّسة في ١١ كانون الأوّل من كل عام، بكل وقارٍ كنسي وروحانيَّة مهيبة.

أمّا الكنز الأثمن وفخر الدير فهو «الآلام المقدَّسة»، الفريدة في حجمها وفي تدخلاتها (مفاعيلها) العجائبيَّة. ولذلك كثيرًا ما يستدعى سكّان المنطقة الرهبان ليحملوا هذه الذخيرة المقدَّسة إلى قراهم، حيث تُقام زياحات شعبية كبرى لطلب ابتعاد الأوبئة، أو لنزول المطر في أوقات الجفاف، أو لإبادة أسراب الجراد التي تُلحق أضرارًا حسيمة بالمزروعات، وسائر الحاجات المُلِحّة. وتكون الاستجابة في مثل هذه المناسبات فورية وعجيبة، الأمر الذي يفسِّر التقوى العميقة التي يكنّها المؤمنون لهذا الكنز الثمين، والذي يرونه برهانًا حيًّا لإيمانهم بالله.

لقد انطلق من دير رؤساء الملائكة عدد كبير من رجال الدين العلماء، خدم كثيرون منهم الكنيسة في أزمنة مختلفة، في مطرانيات وأسقفيات اليونان، وفي مواقع محوريَّة أخرى من الإدارة الكنسيَّة. ولهذا السبب، يحقّ لهذا الدير أن يسطِّر صفحات مجيدة في سجلِّ التاريخ، قديمه وحديثه، لأمّتنا. وخلال فترة النضال القومي من أجل الاستقلال، قدّم الدير، على مدى سنوات طويلة، مبالغ مالية كبيرة دعمًا للثُوَّار. وعندما لم يعد يملك شيئًا آخر يقدِّمه، بذل حتى قناديله الفضيَّة ومصابيحه، وكذلك الهالات الفضيَّة التي تزيّن الأيقونات المقدَّسة. وقد برز كثير من آباء الدير كأبطال أوائل في الكفاح، فيما تحوّل الدير نفسه إلى مركز للثوّار، ومستودع للأسلحة والذخائر والمؤن، التي كانت تزوِّد المقاتلين اليونانيِّين في نضالهم ضد الطغيان العثماني.

إنّ الدير اليوم يبذل جهدًا يُحتذى به، من أجل ترميم مبانيه وتحديدها، لكن قبل كل شيء - وبالأخص - من أجل نموضه الروحي. لكي يصير من حديد، في أيّامنا، منارةً مضيئةً ومرفأً آمنًا، يرسو فيه المتعبون من صراعاتهم اليوميَّة، في بحر الحياة المضطربة في زماننا هذا.

إِنَّ مجموع الأعمال الفنيَّة المصنوعة من الذهب والفضّة، والتي استُحدِمت إمّا في العبادة الأرثوذكسيّة أو قُدِّمت كقرابين من المؤمنين، يتميّز بخصوصيّة واضحة في الفترة ما بعد البيزنطيّة (حتى بدايات القرن الثامن عشر، مع بعض التأثيرات الإسلاميّة أحيانًا)، وكذلك في العصر اليوناني الحديث (من بدايات القرن الثامن عشر حتى بدايات القرن العشرين).

وتشمل هذه المجموعة عددًا كبيرًا من الأغراض والأوابي المقدّسة: † الأواني الليتورجيّة (علب القربان، الكؤوس المقدَّسة، الصحون، الصلبان، الأعلام الكنسيّة، المباحر، الأغطية، وأواني الطيب).

- صناديق الذحائر وعلب العظام المقدَّسة.
  - † أغطية الأيقونات وتجليد الكتب.
  - 🕇 القناديل، العكاكيز، والشمعدانات.
  - 🕇 الأبواب والأيقونات الصغيرة المحمولة.
- † التيجان الأسقفيّة، وسائر القطع المصنوعة من المعدن النفيس. توجد، ولا سيّما في الأديرة، أعداد كبيرة من الأغراض المقدّسة، تتميّز بأشكال لافتة للنظر وصناعة دقيقة: مخرَّمة، منفوخة، مثقوبة، محفورة. وهي مزدانة بزخارف ورسوم، ومرصَّعة أحيانًا بالأحجار الكريمة.

وتحمل هذه الأغراض السِّمة التقليديّة المميّزة، المملوءة تواضعًا، مع الدعاء المعتاد المنقوش عليها: «اذكر يا رب عبدك...»، يُضاف إليه أحيانًا اسم أو نسب أو تاريخ، أو يُترَك بلا تحديد.

عمومًا، ورغم تنوّعها، فإنّ موضوعات هذه الأعمال الفنيّة بقيت أمينة للتقليد البيزنطي، ونادرًا ما اتُّخذت طابعًا غربيًا. وهي تُعتبَر كنوزًا فنية لا تُقدّر بثمن، إذ تشكّل قرابين تكشف عن لحظاتِ يتخطّى فيها الإنسان صِغَر الشؤون اليوميّة، ليعبّر عن إيمان عميق لدى المسيحيّين. وتشهد هذه الأعمال على إبداعات صيغت بروح من السموّ الروحي، مفعمة بالورع والمحبّة نحو مخلّصنا يسوع المسيح. إنَّ محموعة الصلبان المحفوظة في دير رؤساء الملائكة taxiarchon تُعَدّ من أقدم المجموعات وأثمنها، ولا سيّما في النصف الثاني من القرن السابع عشر. وتمتاز هذه الصلبان بإطاراتها المعدنيّة، وأذرعها ذات الرؤوس الحادّة، وأعمدتما المستديرة الصغيرة، وعُقَدها متعدّدة الأضلاع، إضافةً إلى العناصر الزحرفيّة التي تزيّن رؤوسها. كما يُحفَظ في الدير أيضًا صوانٍ حاصة بالخبر المقدّس (مصنوعة من الفضّة وبتقنيات متنوّعة)، إلى جانب مصابيح مميّزة تنتمي إلى مدرسة زاتونا.

تُعَدّ مجموعة الأغطية الجنائزية (الإبيتافيوس)، والأبواب الكنسيّة، والألبسة الكهنوتيّة المحفوظة في الدير، من المقتنيات البالغة الأهميّة. ويشتهر الدير خصوصًا بأغطية جنائزيَّة مطرَّزة قيِّمة، منها:

- 🕇 غطاء كوكُناس رولوياس، الذي يتميّز بتأثيره الغربي البارز.
  - 🕇 غطاء (إيپوتافو) ديسبينوس (١٦٨٥).
  - † غطاء (إيپوتافو) أرسينيوس (١٥٨٩ ١٥٩٠).
- 🕇 غطاء خاص بالشمّاس فيلوثاوس من خيوس (بداية القرن التاسع عشر).

كما تُنسَب إحدى الملابس الكهنوتيّة إلى البطريرك الشهيد غريغوريوس الخامس، ما يرفع من القيمة التاريخيَّة والروحيَّة لهذه المجموعة. وكما هو الحال في معظم الأديرة، فإنّ أثمن هذه القطع جاءت من ورش التطريز الشهيرة في أزمير والقسطنطينيَّة، وكانت ثمرة لرحلات «طلب العون» (الاستعطاء) التي اعتاد الرهبان القيام بما، 18 ولاسيّما بعد كارثة سنة ١٧٧٢، حيثُ دُمّرَ الدير من الأتراك.

إنَّ المطرَّزات بالذهب والفضَّة تُعدَّ فحرَ الأديرة وزينتَها، فهي بماءً للعيون يجذب الزوّار، ومادَّةٌ ثمينة للدراسة عند المتخصّصين، كما أنَّا تحفّ فنيّة نادرة وتقرُباتُ إيمانيّة طاهرة وذخائر قوميّة نفيسة. وكانت أديرة إيبارشيَّة كَلَفْريتا وأيكيالياس تقتني مكتبات غنيّة بالمخطوطات، والوثائق، والمطبوعات الثمينة، فكانت بحقّ مراكز إشعاعٍ للتراث الروحيّ والكنسيّ والفنيّ الفريد.

ونذكر بخاصة مكتبات دير المغارة العظمى، ودير لافرا المقدّسة، ودير الملاكين، التي أدّت دورًا بارزًا في نشر التربية خلال زمن العبوديّة، إذ برز من أحضانها معلّمون متميّزون، معروفون أو مجهولون. وما بقي من شذرات هذه المكتبات، التي أصابها الخراب مرارًا (حرائق، نحب...)، يقدّم صدى لعظمتها الماضية: مخطوطات مزيّنة بصورٍ

مصغّرة قيّمة، ومطبوعات قديمة ذات تجليدٍ فاخرٍ وبميّ، ووثائق محفوظة باليونانيّة، والقينيقيّة، والتركيّة.

أمّا الدير الأرفع شأنًا في مجال المخطوطات والوثائق والمطبوعات القديمة فهو دير الملاكين، إذ يبلغ عدد مخطوطاته نحو المئة، وتمتاز بقيمة فنيّة وعلميّة كبيرة، ومن بينها قوانين كنسيّة (نوموقانونات)، وصلوات (أكولوثيات)، وقرابين مقدّسة (بروسفيسيس)، ومدوّنات وقفيّة (أكتيتوريكوس كودكس). ويُحتفظ فيه أيضًا به «المخطوط الأرجواني» الفريد من نوعه في اليونان. أمّا الوثائق (السيغيليا) التركية، السابقة للثورة أو اللاحقة لها، فهي تُعَدّ بالمئات، في حين أنّ المطبوعات اليونانية القديمة (حتى سنة ١٨٢١ على الأقل) يبلغ عددها نحو ٠٠٤، من غير احتساب المطبوعات الأجنبية.

# «Κειμήλια καὶ πολυτίμες εἰκόνες ἀπὸ τὴν Ἱερὰ Μονὴ τῶν ἀχαγγέλων Μιχαὴλ καὶ Γαβριὴλ Αἰγιαλείας»

دُخائر وصور ثميثة من دير رئيسي الملائكة ميخائيل وجبرائيل، إيچيالياس صفحات من التراث الروحي والفنّ البيزنطي في أعرق أديرة البيلوبوئيس



هامة القديس ليوندينوس وذخائر من يديه ورجليه

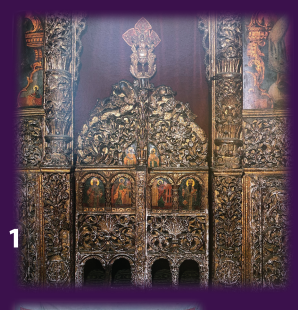


مدخل الدير الخارجي

صلبان مذهّبة ومرضّعة بالأحجار ا

الآلام الطاهرة لسيدنا ومخلصنا يسوع المسيح: الإسفنجة إكليل الشوك الخشبة المكرَّمة الرِّداء















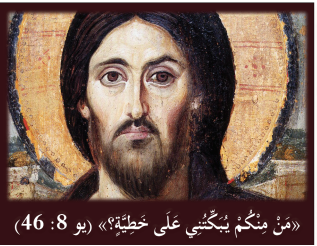






- ۱) الباب الـملوكي، عمل فنِّي رائع تقدمة من الشماس فيلوثيو من جزيرة خيوس ۲) علب مرصعة تحوي ذخائر وقطع من آلامر السيد المسيح - الحقبة البيزنطية
  - ٣) غطاء (إيبوتافو) ديسبينوس (١٦٨٥)
  - ٤) غطاء (إيبوتافو) أرسينيوس (١٥٨٩–١٥٩٠)
    - ٥) خزانة الذخائر المقدسة
- ٦) الإنجيل المقدس، تقدمة للدير، من متروبوليت أثينا بروكوبيوس(١٨٨٩)
  - ٧) مدخل الكنيسة المركزية الكاثوليكون
    - ٨) مكتبة الدير القيّمة والثمينة
- ٩) إنجيل مذهًب محفور مع نقش (كريستوفوروس نوتاراس، ١٧٨٥ نقش ١٧٩٧، التكلفة
   (١٠٠٠٠) (الف قرش ، هي فترة الحكم العثماني) (يعادل أكثر من ٤ سنوات من راتب المعلم)





يُخيف، سأعرض لك بصورة أوضح ما أقصده.

ففي كلِّ الأمور الأخرى التي تُدرَك بالحواس، يُحاط الكمال بحدود معيّنة، كما هو الحال في الكمّ، سواء كان متّصلًا أم منقسمًا. فكلّ مقياس لكمِّ ما، يحدّه نطاقٌ معيّن خاصّ به.

ومن يعرف الذراع أو العشرة في الحساب، يعلم من أين يبدأ وإلى أين ينتهي ليبلغ التمام. أمّا في ما يخصّ الفضيلة، فقد تعلّمنا من الرسول حدًّا واحدًا لها، وهو أنّما لا حدّ لها.

ملحوظة: القديس غريغوريوس النيصي يميّز هنا بين الكمّ المحدود (كالطول أو العدد) وبين الفضيلة التي لا تُقاس، لأخّا مرتبطة بالله، والكمال الإلهي غير محدود. هذه الفكرة تُعتبر الأساس لفلسفته الشهيرة عن «الصعود اللامتناهي نحو الله» (إيبيكتاسيوس) (ἐπέκτασις). (انتهت الملحوظة)

ذاك العظيم العميق الفكر، الرسول الإلهي، كان يسعى دائمًا في سباق الفضيلة، ولم يتوقّف قطّ عن التقدّم إلى الأمام أكثر فأكثر. ولم تكن له في هذا الجهاد وقفة آمنة. ولماذا ذلك؟

ملحوظة: القديس غريغوريوس النيصي يرى في الرسول بولس النموذج الأعلى للحركة المستمرّة نحو الله. فكما أنَّ الله غير محدود، كذلك الفضيلة المرتبطة به لا تعرف نماية. لذلك حتى بولس، رغم كماله، لم يتوقّف عن السعي، بل كان يقول: «أسعى لعلى أدرك» (فيليبي ٣: ١٢). (انتهت الملحوظة)

لأنَّ كلَّ خيرٍ في طبيعته لا يملك حدًّا، بل يُعرَّف بوضعه في مقابل نقيضه. فالحياة تُعرَّف بالموت، والنور بالظلمة، وعلى وجه العموم، يُدرك كلّ خيرٍ بما يُفهَم أنَّه نقيضُ الخير.

ملحوظة: يبين القديس غريغوريوس النيصي هنا أنّ الخير لا يُحدَّد بحدِّ ماديّ، بل بالضدّ منه. فالخير الإلهي ليس كمَّا أو صفة محدودة، بل واقع لا نحائي، يُعرَف فقط بتمييزه عن نقيضه. هذه الفكرة ستقوده لاحقًا إلى القول إنّ الإنسان لا يتوقّف عن التقدّم في معرفة الله، لأنّ الله لا نحائي في خيره. (انتهت الملحوظة)

وكما أنَّ هاية الحياة هي بداية الموت، هكذا أيضًا توقّف السير في طريق الفضيلة يصير بدءًا لطريق الشرّ. فلم يُبرهَن إذًا أنَّ قولي باطلٌ حين قلتُ إنَّه يستحيل أن ثُحد الفضيلة بالكمال، لأنَّه قد تبيَّن أنَّ ما يُحاط بحدود ليس فضيلةً.

المصدر: غريغوريوس النيصي، الأعمال الكاملة، المجلد التاسع، تقديم، نصّ، ترجمة وتعليقات: الأب إغناتيوس ساكاليس، منشورات الخدمة الرسولية، أثينا، ٧٠٠٠.

كما يحدث لأولئك الذين يحبّون متابعة سباقات الخيل: فإنهم، وإن لم تنقصهم الرغبة في الجري، إلّا أهمّ من شدّة شوقهم إلى النصر، يرفعون أصواتهم بالتشجيع، ويتابعون بأبصارهم من الأعالي مجرى السباق، ويحثّون، كما يظنّون، السائس ليقود أسرع، ويصرخون في الخيول، ويبسطون أيديهم نحوها ملوّحين بها كما لو كانت سياطًا، لا لأنّ هذه الحركات تُسهم فعلًا في الظفر، بل لأنهم بدافع المودّة نحو المتبارين يريدون أن يُظهروا بحماستهم وندائهم اهتمامهم وحرارتهم. كذلك أنا أيضًا أفعل، يا أعزّ الإخوة والأصدقاء، فبينما أنت تجاهد بشجاعة في مضمار الفضيلة، في الطريق الإلهي، وتشحذ قواك نحو جائزة الدعوة السماويَّة بقفزات سريعة وخفيفة، فإني أرفع صوتي لأحثّك على الإسراع، وأشجّعك أن تزيد أكثر فأكثر في سرعتك واحتهادك. ولستُ أفعل ذلك بدافع نزوة غير عاقلة، بل أقدّم لك ما يُسَرّك أنت،

يا ابني المحبوب. إذ إنَّ الرسالة التي أرسلتها لي منذ وقت قريب كانت تُظهِر طلبك هذا: أن أكتب لك مذكرةً عن الحياة الكاملة. لذلك رأيتُ أنه ينبغي أن أقدِّم لك بكلماتي، إنْ لم يكن شيئًا آخر نافعًا، فعلى الأقل هذا بعينه: ألا يكون بلا فائدة لك أن تقتني مثالًا للطاعة. فإن كنتُ أنا، الذي أُقيمت لي رتبة الأب لأرواح كثيرة، أرى أنه ينبغي لي، وأنا ذو الشَيب، أن أقبل مطلب الشباب الحكيم؛ فبالأولى أن يظهر فيك متقوّيًا عمل الطاعة، أي طاعة شبابك الذي رُبِيِّ على يديًّ في الطاعة الطوعية.

#### يكفي ما قيل إلى هنا.

فلننتقل الآن إلى الغاية التي وضعتها أمامي، جاعلًا الله دليلًا لكلامي. لقد طلبتَ مني، يا عزيزي، أن أصف لك ما هي الحياة الكاملة. ومن الواضح أنك ترمي إلى هذا، أي: إن وُجِد ما نطلبه، أن تنقل إلى حياتك أنت النعمة التي سيُظهرها لك كلامي.

أمّا أنا فغير قادر على الأمرين كليهما.

لأنَّه من العسير أن يحتوي كلامي الكمال، كما أنَّه فوق طاقتي أن أُظهِر في الحياة ما قد يتصوَّره كلامي. وأقول إنَّ كِلا الأمرين يتجاوز قدرتي. وربّما لا أنا وحدي، بل كثيرون أيضًا من العظماء والمبرّزين في الفضيلة سيعترفون بأنَّ مثل هذا الأمر يتعذّر عليهم.

ولكن لكيلا أبدو، كما يقول المرتم، أنيّ أخاف حيث لا يوجد ما

# نور الميلاد يسطع في نور العجلي ويعالق بنور القيامة عن التجلّي (مقتطف) القديس القديس كيرللس الإسكندري «الشعبُ السالِكُ في الظُّلمةِ أبصَرَ نورًا عظيمًا» (شعاء ١٠٢)

فَظُهورُ موسى وإيليّا بجانبِه [أثناء التجلّي الإلهي على جبل ثابور]، وحديثُهما معه، كان تدبيرًا إلهيًّا، يَعرضُ لنا بوضوحٍ أنَّ ربّنا يسوع المسيح كان يُحاطُ بخدّامٍ مكرّمين، هم الناموس والأنبياء.

فقد أظهراه، قبل أن يُعلَنَ مجده، سيدًا على الناموس والأنبياء، بما بشّرا به واتّفقا عليه فيما بينهما. إذ ليست أقوال الأنبياء مناقضةً لما أُعلن بالناموس، بل كلاهما يتّحدان في شهادةٍ واحدةٍ للمسيح.

ولهذا، أعتقد أنَّ مخاطبة موسى المقدَّس للنبيّ إيليّا المكرَّم كانت تحمل هذا المعنى: أنّ الاثنين يتبادلان الحديث كمن يشهدان لمصدر واحد، هو المسيح الرَّبّ. ولكن هناك أيضًا معنى آخر يجب أنْ نتأمَّله: إذ كانت الجموع تقول: إنّ يسوع هو إيليّا، أو إرميا، أو أحد الأنبياء، فقد أراد الرَّبّ أنْ يُظهر لتلاميذه بجلاء الفرق بين العبد والسيّد، وبين النبيّ وربّ الأنبياء.

ثمّ بعد ذلك، يمكننا أن نلاحظ معنى ثالثًا:

بما أَخِّم كَانُوا يَتَهمُونه دَائمًا بَتَعدَّي النامُوس، ويحسبُونه مُجدِّفًا، لأَنَّهُ، كَما ظُنُّوا، يغتصب مجدًا لا يخصّه - مجد الآب - وكانوا يقولون: «هذَا الإِنْسَانُ لَيْسَ مِنَ اللهِ، لأَنَّهُ لاَ يَحْفَظُ السَّبْتَ» (يوحنا ١٦:٩)، وأيضًا: «لَسْنَا نَوْمُمُكُ لأَجْلِ عَمَل حَسَنٍ، بَلْ لأَجْلِ بَحُدِيفٍ، فَإِنَّكَ وأَنْتَ إِنْسَانٌ بَحُعُلُ نَفْسَكَ إِلهًا» (يوحنا، ٢:٣٣).

فلأجل أنْ يُظهَر أنَّ هاتين التُّهمتين - التجديف وتعدّي الناموس - وَلِدتا من الحسد، وأنَّهُ بريءٌ منهما كليهما، وأنَّ ما يفعله ليس مخالفة للناموس ولا اغتصابًا لجلدٍ إلهي لا يخصّه، بل بالحري إعلان لمساواته للآب، فقد أظهر بجانبه رمزيّ الناموس والأنبياء، أي موسى وإيليّا، اللذين أشرقا في المجالين الروحيّين هذين.

فموسى هو الذي سُلِّم الناموس، ومن ثمّ يفهم اليهود أنَّهُ لم يكن ليقبل أن يُداس الناموس أو يُحتقر كما ظنُّوا، ولا أنْ يخدمَ ذاك الذي يخالف الناموس.

وأمّا إيليّا، فقد كان غيورًا لمجد الله، فلو كان يسوعُ معاديًا لله، أو نسب إلى نفسه مساواةً مع الآب دون أن يكون إلهًا حقَّا، لما حضر إيليّا بنفسه في حضرته، ولا خضع له بتلك الوقفة العظيمة.

إنّ القديس كيرلس الإسكندري يكشف لنا في رؤيته اللاهوتيّة سرّ المسيح الذي تأنّس لكي يُظهر محده في الجسد.

وبعد قرون، يأتي القديس پورفيريوس كافسوكاليڤيا، ليختصر هذا السرّ

بكلمة واحدة، إذ يقول عن المسيح: «تو پان» «Tò IIAN» - التي معناها: «الكلّ.». فالمسيح ليس جزءًا من الحقيقة، ولا مرحلة من التاريخ، بل هو الكلّ الذي «مُلاً الْكُلّ.» (أف ٤: ١٠).

#### نور الميلاد يسطع في نور التجلّي ويتألّق بنور القيامة

من نور الميلاد الذي أشرق في مغارة بيت لحم، إلى نور التجلّي الذي لمع على جبل ثابور، إلى نور القيامة الذي أنار القبر، إنّا محطّات خلاصيَّة تُشعل أذهاننا بنور المعرفة الإلهيَّة، لكي نسير مع مَن هو الطريق والحقّ والحياة، ليرفع الطبيعة البشريّة الساقطة إلى النعيم السماويّ. المسيح هو نورٌ من نورٍ قبل الدهور، ظهرَ في الزمن من أجل خلاصنا. في بيتِ لحم أخفى مجدّهُ في سرِّ التدبيرِ الإلهيّ، لكنّ الكنيسة رأت في ميلاده إشراق المعرفة الإلهيّة، فترنّمت قائلةً: «ميلادك أيها المسيح الهنا قد أشرَق نور المعرفة للعالم، لأنَّ الساجدين للكواكب به تعلّموا من الكوكب السجود لكَ يا شمس العدل، وأن يعرفوا أنَّك من مشارق العلو أتيت، يا ربّ المجد لك.»

في التجلّي، أزاح المسيحُ اللثامَ عن مجدِ لاهوته المستقرِّ فيه، فكان إظهارًا وكشفًا للنورِ غيرِ المخلوقِ المحجوبِ داخلَ جسدهِ المُوَلِّه، حيث أظهرَ لتلاميذه مجدَ طبيعتهِ الإلهيّة متّحدًا بالطبيعةِ الإنسانيّة، وكشفَ لهم بالنورِ الذي سمحَ لهم أن يروه، بقدرِ ما يستطيعُ الجسدُ البشريّ أن يحتمل. إخَّا المحطّةُ التي تسبقُ الصليبَ والقيامة، لكي يصيرَ حسدُ المسيحِ الممجَّد، وهو حسدُ قيامتنا العتيدة، عربونَ تألُّينا بالنعمةِ من النور غير المخلوق.

كان الصليبُ على الجلجثةِ قِمَّةَ الحبِّ الإلهيِّ، نورًا للحياةِ الحقيقيّة، وفي القيامةِ سطعَ النورُ الكاملُ الذي لا يغرب، فيُرى أنَّ النورَ الذي أشرقَ في بيتِ لحم هو ذاته الذي تجلّى في تابور، وهو نفسه الذي أشرقَ من القبرِ في فجرِ القيامة. ففي المسيح على الصليبِ تألَّقَ الحبُّ الإلهيُّ الذي لا يُسبرُ غَورُه، إنَّه حبُّ أبديُّ لا يذبلُ ولا يَخبو، ليُعيدَ آدمَ الساقطَ إلى المُلكِ المُعَدِّ له منذُ إنشاءِ العالم.

ويقول القدّيس پورفيريوس: «المسيح هو الكلّ، كلّ شيءٍ جميلٍ هو منه، وبدونه لا شيء يُدعى حياة.» إذًا، ذاك الذي أضاء وجهه في الميلاد هو نفسه الذي كشف نوره في التجلّي، وهو نفسه الذي أشرق بنور القيامة الأبديّ، لكي يُضيء فينا ويُعيد إلى آدم صورته الأولى.

«فأظهر لنا نحن الخطأة نورك الأزلي، يا مانح النور، المجد لك.»



### الإصحاح السادس:

تابع لعظة السادسة عشر: (١ كو٥:٩-١١)

«أَيُتَجَاسَرُ مِنْكُمْ أَحَدٌ لَهُ دَعْوَى عَلَى آخَرَ أَنْ يُحَاكِمَ عِنْدَ الظَّالِمِينَ، وَلَيْسَ عِنْدَ الْقِدِّيسِينَ؟» (١ كو ٦:١)

وهنا أيضًا يصيغ ويحدِّد الاتمام كما لو أنهم قد اعترفوا بأخطائهم، لأنَّهُ يقول: هناك: «يُسْمَعُ مُطْلَقًا أَنَّ بَيْنَكُمْ زِنِيً!» (١ كو٥:١)، بينما هنا يقول: «أَيَتَجَاسَرُ مِنْكُمْ أَحَدٌ» (١ كو٢:١). مبيّنًا عن غضبه مباشرةً ومن البداية. ومظهرًا أن الأمر برمته هو نتيجة تجاسر ومخالفة.

تُرى لماذا ضمَّن حديثه الكلام عن الطمع، وأنَّهُ لا ينبغي لأحدٍ من المؤمنين أنْ يحاكمَ عند قضاةٍ وثنيين؟ ذلك لأنَّهُ يتبع قانونه الخاص. أي أنَّهُ هكذا كانت عادته، أنْ يحاولَ إيجاد حل للمشاكل التي تظهر، عن طريق الإحالة لنص آخر.

كما تعوّد عند الحديث عن المائدة المشتركة، يبدأ يتقدم بر «حديثة» ليتكلم عن الأسرار. فبما أنَّ الحديث هنا عن الإخوة الطمّاعين، وكان شديد الاهتمام بالمخطئين لأجل إصلاحهم، لم يستطع أن يلزم نفسه بالحفاظ على نظام أو ترتيب ما في حديثه، بل حاول أن يصلح ما أفسدته الخطيئة. وبعد ذلك عاد إلى الموضوع السابق، ولنستمع ماذا يقول عن هذا الأمر.

يقول: «أَيَتَجَاسَرُ مِنْكُمْ أَحَدُّ لَهُ دَعْوَى عَلَى آخَرَ أَنْ يُحَاكَمَ عِنْدَ الظَّالِمِينَ، وَلَيْسَ عِنْدَ الْقِدِّيسِينَ؟» (١ كو٢:١). أولًا هو يجرّدهم من خلال الكلمات التي يستخدمها، بل ويجادلهم ويتهمهم، وهو في بداية حديثه لم يستبعد أن يُحكم على الموضوع من قبل مؤمنين. ولكن عندما يُحكم على هؤلاء من قبل كثيرين، حينئذ لا يسمح بالحكم بشكل عام، أي أنه إذاكان ينبغي أن يلجأوا إلى المحاكم، فإنّه لا ينبغي في كُلِّ الأحوال أنْ يلجأوا إلى محاكم الأمم، بل ولا يلجأوا أساسًا إلى المحاكم. وهذا الأمر قد أشار إليه مؤخرًا، إلّا أنّهُ قد استبعد من ذي قبل أن يلجأ أحد المؤمنين إلى محاكم الوثيين، لأنّهُ إلى أيّ مدى يبلغ قبل أن يلجأ أحد المؤمنين إلى محاكم الوثيين، لأنّهُ إلى أيّ مدى يبلغ

السخف وعدم اللياقة، عندما ترغب في أن يُصالحِك العدو مع الصديق الذي أظهر شيئًا من الجبن والخوف؟، وكيف لا ترتعش ولا تخجل، عندما يجلس قاض وثني، لكي يُحاكم أحد المسيحيّين؟ ومادام قد ينبغى أنْ نلجأً إلى المحاكم الوثنيَّة من أجل موضوعات حاصة، فكيف سنطرح أمام هؤلاء، في موضوعات جادّة، لكي يحكموا فيها؟ لاحظ كيف يتكلّم. لم يقل: «محاكم غير المؤمنين»، بل قال: «أَنْ يُحاكَمَ عِنْدَ الظَّالِمِينَ»، مستخدمًا كلمة كانت مطلوبة في الموضوع المطروح، حتى يضغط عليهم ويُردِّدهم عن مسلكهم، ولأنَّ حديثه كان عن العدل، ولأنَّ كل من لجأوا إلى المحاكم لم يطلبوا شيئًا كثيرًا، بقدر ما كانوا يطلبون أن يُحرص القضاة على إعلان حقهم. فلذلك كان سيتوقف هؤلاء متسائلًا: أين تذهب، وماذا تفعل أيُّها الإنسان؟ أنتَ ستُعانى، لأنَّكَ ستنال عكس ما تتمناه، وتطلب من ظالمين أن يحكموا بما يحقِّق العدالة. ولأنَّهُ كان من الصعوبة بمكان أن يسمعوا وصيَّتة في بداية حديثة بألًّا يلجأوا إلى المحاكم، لم يُشر إلى ذلك بطريقة مباشرة، بل تحدث فقط عن القضاء (الظالمين)، محيلًا المتقاضين الذين كانوا يلجأون إلى محاكم الأمم، إلى الكنيسة.

ولأنّه كان واضحًا في تقديره وفي حكمته - أنّه أمرٌ يستحقّ الازدراء - أن يُحاكم مؤمنًا من أعضاء الكنيسة آنذاك، أمام محاكم الأمم. فقد يكونوا غير قادرين على الإلمام الكامل بقضاياهم التي يطرحونها، ولا كانوا مثل قضاة الأمم، حبراء في القوانين وحطباء مقتدرين. إذ أنّ غالبيتهم من البسطاء. إنتبه كيف جعل هؤلاء موضع ثقة وتصديق، بأن دعاهم أولًا قديسين، لأنّه بذلك قد أظهر نقاوة الحياة. وليس أن القضاة سيحكموا بالعدل في القضيّة المطروحة. لهذا لاحظ كيف يمضى بمهارة في هذه الجزئيّة.

## قَائِلًا: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّ الْقِدِّيسِينَ سَيَدِينُونَ الْعَالَمَ؟» (1 كو ٢: ٢).

إذًا فإن كنت أنت ستُدين هؤلاء في ذلك اليوم (أي يوم الدينونة)، فكيف تحتمل أنْ تُدانَ على أيديهم الآن. إنهم لا يعرفون نزاهة

القضاء، ولا يبحثون عن الحقّ، بل ما يشغلهم هو الإدّانة. هذا تحديدًا ما شَدَّدَ عليه قائلًا: «فَإِنْ كَانَ الْعَالَمُ يُدَانُ بِكُمْ، أَفَأَنتُمْ غَيْرُ ما شَدَّدَ عليه قائلًا: «فَإِنْ كَانَ الْعَالَمُ يُدَانُ بِكُمْ، أَفَأَنتُمْ غَيْرُ مُمنتأُهِلِينَ لِلْمَحَاكِمِ الصُّغْرَى؟» (١ كو٢:٢)، أي أنَّهُ لم يقل «منكم»، بل قال «بِكُمْ»، تمامًا كما يقول الكتاب: «رِجَالُ نِينَوَى سَيَقُومُونَ فِي الدِّينِ مَعَ هذَا الجِيلِ وَيَدِينُونَهُ، لأَنَّهُمْ تَابُوا بِمُنَادَاةِ يُونَانَ، وَهُوذَا أَعْظَمُ مِنْ يُونَانَ ههُنَا! مَلِكَةُ التَّيْمَنِ سَتَقُومُ فِي الدِّينِ مَعَ هذَا الجِيلِ وَتَدِينُهُ، لأَنَّهُمْ عَرِينُونَهُ مَنْ النَّيْمَانَ ههُنَا!» (مت ١٤١٤ - ٤٤).

إذاً، فبينما نرى جميعًا شمسًا واحدة، وبينما نعيش نفس الحياة الاجتماعيَّة في مجملها، إلَّا أننا مؤمنون، ويبقى هؤلاء غير مؤمنين، ولن يستطيعوا أن يتذرَّعوا أو يتحجّجوا بعدم المعرفة أو بالجهل، لأنَّنا

سنكون نحن قُضاتهم بكل ما فعلنا. ولكي لا يعتقد أحد أنَّهُ يتكلم عن آخرين، لاحظ كيف أنه يطوّر حديثه حتى يبدي اهتمامًا مشتركًا. «فَإِنْ كَانَ الْعَالَمُ يُدَانُ بِكُمْ، أَفَأَنْتُمْ غَيْرُ مُسْتَأْهِلِينَ لِلْمَحَاكِمِ الصَّغْرَى؟» (١ كو٢:٢) الأمر إذًا يحمل لكم الخجل والعار الذي لا يوصف. ولأنَّه سيكون من المحتمل أن يخجلوا، أو أنهم أُدينوا من مومنين، فإن العكس بالتأكيد هو الخجل بعينه أن تُدانوا من قِبَل الوضوعات هي كلا شيء.

# ٣) «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّنَا سَنَدِينُ مَلاَئِكَةً؟ فَبِالأَوْلَى أُمُورَ هَذِهِ الْحَيَاةِ؟» (١ كو ٦: ٣).

يقول البعض إنه يُلمح هنا إلى الكهنة، إلَّا أنَّ مثل هذا الفكر مستبعد تمامًا، لأنه يتكلم ...



#### الحسد الذي يرى ويتكلَّم ويسمع

الحسدُ ظلامٌ يُعمِي الذِّهن؛ أمّا الصَّمتُ فهو النُّورُ الذي يحفظ نعمةَ النَّفس.

«لا تتحدث كثيرًا عن حياتك؛ فعندما يسود الحسد حولك، يبدأ العُميان في الرؤية، والبُكم في الكلام، والصمّ في السماع».

هذه المقولة البسيطة تكشف كيف يعمل الحسد: فهو يُحوِّل الناس إلى أدواتٍ للانتقاد والثرثرة.

لَكُن الرَّبُّ قال: «فَإِنَّهُ مِنَ الْقَلْبِ تَخْرُجُ أَفْكَارٌ شِرِّيرَةٌ ... حَسَدٌ وَبَكَادِيفُ» (متى ١٩:١٥). فإذا سَكَنَ الحسدُ فينا، تَنَجَّس كلامُنا وَبَكَادِيفُ» (متى ١٩:١٥). فإذا سَكَنَ الحسدُ فينا، تَنَجَّس كلامُنا

القدّيس يوحنا الذهبي الفم يُعلِّم قائلًا: «إنّ الحاسد لا يعرف راحة، بل تشتعل في قلبه نارٌ ويأكله شرُّه من الداخل».

والقدّيس باسيليوس الكبير يكتب: «الحسد هو حزنٌ على سعادة القريب وخرابٌ للنفس ذاتها».

#### المسيح يدعونا إلى الصمت والتواضع:

﴿فَمَتَى صَنَعْتَ صَدَقَةً فَلاَ تُصَوِّتْ قُدَّامَكَ بِالْبُوقِ، كَمَا يَفْعَلُ الْمُرَاؤُونَ فِي الْمُحَامِعِ وَفِي الأَرْقَّةِ، لِكَيْ يُمَجَّدُوا مِنَ النَّاسِ. اَخْقَ أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّهُمْ قَدِ اسْتَوْفَوْا أَجْرَهُمْ!» (متى ٦: ٢).

فلا تتحدث كثيرًا عن أعمالك الصالحة أو خيراتك؛ ليعرفها الله وحده. لأنَّ التفاخر يُولِّد الحسد، والحسد يُنجب الإدانة. من يعيش في الصَّمت، تحفظه النِّعمة.

يقول القدّيس إسحق السوري: «أحبِ الهدوءَ، فتحد السلام في قلبك».

في الصمت المتواضع يجد الإنسان المسيح، لأنّ: «الوديع والمتواضع القلب لا يحسد أبدًا، بل يفرح بخير أحيه» (القدّيس الأنبا دوروثاوس). الحسد مرضٌ يُعمِي الإنسان، أمّا الصمت فهو دواءٌ يشفي النفس. ومن يتعلّم أن يفرح بخير غيره، فإنّ الله يسكن فيه.

فلنحفظ إذًا صمتنا طاهرًا وكالامنا مُقدّسًا، لتصِر قلوبُنا مرآةً لسلام الرّبّ.

إلى كلّ من يجاهد ليغلب الحسد بالصلاة والصمت، نُعدي هذه الفكرة. ليمنح الرّبُ التواضع والسلام لكلّ نفسٍ تبتعد عن الباطل وتطلب الكنز الخفيّ للنعمة.

#### لا تتحدث كثيرًا عن حياتك؛ دع الله يتحدث بأعماله فيك.

ولا ننسى الشاعر الحكيم القائل:

فاصبرْ على كيدِ الحسودِ فإنَّ صبرَك قاتِلُهُ،

كالنارِ تأكلُ بعضَها إنْ لم تجدْ ما تأكُلُهُ.

#### توزّع هذه المجلة مجانًا

كفركنا - الشارع الرئيسي - ص . ب . ٦١٩ e-mail: light\_christ@yahoo.com http://lightchrist.org/bulletins.html

#### لدعم نشاطات الجمعية تُقبل التبرعات مشكورة في بنك العمال فرع الناصرة ، حساب رقم:

IBAN: IL480127260000000111122

المحرّر المسؤول: شامخشيبون-سكرتير جمعية نور المسيح

جمعية نور المسيح