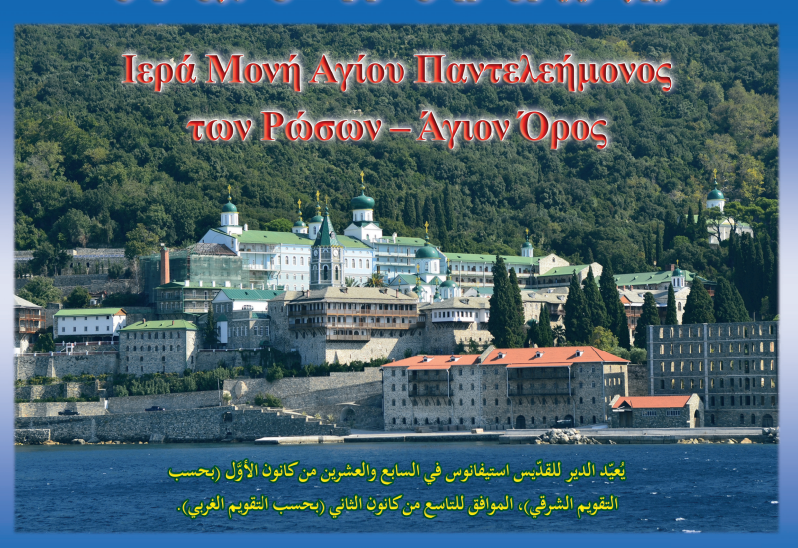
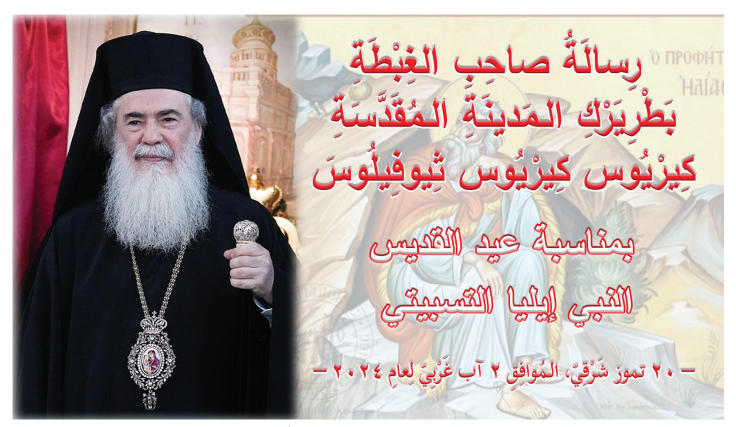


# دير بانديليمون للروس الأرثوذكس، جبل آثوس





يقول القديس يعقوب أخو الرَّبّ: «كَانَ إِيلِيَّا إِنْسَانًا تَحْتَ الآلاَم مِثْلَنَا، وَصَلَّى صَلاَةً أَنْ لاَ تُمْطِر، فَلَمْ تُمْطِرْ عَلَى الأَرْضِ ثَلاَثَ سِنِينَ وَسِتَّةَ أَشْهُرٍ ثُمُّ صَلَّى أَيْضًا، فَأَعْطَتِ السَّمَاءُ مَطَرًا، وَأَحْرَجَتِ الأَرْضُ ثَمَرَهَا.» (يعقوب ٥: ١٦-١٧)

أيها الإخوة المحبوبون في المسيح ، أيها المسيحيون الأتقياء.

إِنَّ نِعْمَةَ النَّبِيِّ القِدِّيسِ إِيلِيَّا التِّشْيِّ قَدْ جَمَعْتْنَا الْيَوْمَ هَهُنَا، فِي هَذَا الْمَوْضِعِ الْمُقَدِّسِ، لِنُعيِّدَ بِشُكْرٍ تِذْكَارَ صُعُودِهِ إِلَى السَّمَاوَاتِ فِي مَرْكَبَةٍ الْمُوْضِعِ الْمُقَدِّسِ، لِنُعيِّدَ بِشُكْرٍ تِذْكَارَ صُعُودِهِ إِلَى السَّمَاوَاتِ فِي مَرْكَبَةٍ الْمَوْضِعِ الْمُقَدِّسِ، لِنُعيِّد بِشُكْرٍ تِذْكَارَ صُعُودِهِ إِلَى السَّمَاوَاتِ فِي مَرْكَبَةٍ الْمَوْتِي

و بحَسَبِ كَاتِبِ سِيرَتِهِ، فَإِنَّ الْمَجِيدَ إِيلِيَّا قَدْ تَنَبَّا قُرَابَةَ خَمْسٍ وَعِشْرِينَ سَنَةً، وَسَبَقَ جَيءَ الْمَسِيحِ بِثَمَاغِقَةٍ وَسِتَّةً عَشْرَةَ سَنَةً. فَقَدْ أَنْزَلَ إِيلِيَّا نَارًا مِنَ السَّمَاءِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، وَمَنَعَ الْمَطَرَ عَنِ الْأَرْضِ بِكَلِمَةِ فَمِهِ، وأَقَامَ الْأَمْوَاتَ، وأَحْرَقَ جُنْدًا مِمَّنْ كَانُوا خَمْسِينَ فَحَمْسِينَ، وَعَايَنَ الله عَلَى جَبَلِ حُورِيبَ عَلَى قَدْرِ مَا يَسْتَطِيعُ إِنْسَانٌ أَنْ يُعَايِنَ الله، وَشَقَّ نَهْرَ اللهُ رُدُنِّ بِرِدَائِهِ، وَصَعِدَ إِلَى السَّمَاءِ فِي مَرْكَبَةٍ نَارِيَّةٍ، وَكَانَ وَاقِفًا مَعَ مُوسَى عِنْدَ بَكِلِّي الْمُسِيحِ عَلَى جَبَلِ ثَابُور.

وَأَيْضًا، وَفْقًا لِشَهَادَةِ الإِنْجِيلِيِّنَ، فَإِنَّ الأَنْبِيَاءَ وَالرُّسُلَ قَدْ أَرْسَلَهُمُ اللهُ لِيَخْدِمُوا مَخَطَّطَ تَدْبِيرِهِ الإِلْهَيِّ، الَّذِي هُوَ سِرُّ الْخَلَاصِ الْعَظِيمِ لِلْإِنْسَانِ. وَقَدْ صَارَ خَادِمًا لِهِنَدَ الْمُحَطَّطِ الإِلْهَيِّ، النَّبِيُّ إِيلِيَّا، الَّذِي تَمَيَّزَ بِغَيْرَتِهِ الإَلْهَيِّةِ الْمُتَّقِدَةِ، وَبِيرِةِ وَعَدْلِهِ.

لِذَلِكَ، فَإِنَّ القِدِّيسَ يَعْقُوبَ أَخَا الرَّبِّ، يَذْكُرُ قُوَّة الصَّلَاةِ الْمَبْنِيَّةِ عَلَى الإِيمَانِ، وَالْمُتَمِمَةِ بِهِ، مُقَدِّمًا مِثَالًا عَلَى ذَلِكَ النَّبِيَّ إِيليَّا، الَّذِي هُوَ إِنْسَانُ تَحْتَ الآلَامِ مِثْلَنَا، إِذْ يَقُولُ: « إِعْتَرِفُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ بِالزَّلاَتِ، وَصَلُّوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ، لِكَيْ تُشْفَوْا. طَلِبَةُ الْبَارِّ تَقْتَدِرُ كَثِيرًا فِي فِعْلِهَا.» بَعْضُكُمْ لأَجْلِ بَعْضٍ، لِكَيْ تُشْفَوْا. طَلِبَةُ الْبَارِّ تَقْتَدِرُ كَثِيرًا فِي فِعْلِهَا.» (يعقوب ٥: ١٦-١٧). وَقَدْ صَارَ هَذَا ظَاهِرًا وَجَلِيًّا فِي رَجُلِ اللهِ الْبَارِّ،

إِيلِيًّا التِّشْيِّ، الَّذِي أَصْغَى إِلَى صَوْتِ الرَّبِّ عِنْدَمَا قَالَ لَهُ: «اخْرُجْ وَقِفْ عَلَى الْجُبَلِ أَمَامَ الرَّبِّ. وَإِذَا بِالرَّبِّ عَابِرٌ وَرِيحٌ عَظِيمَةٌ وَشَدِيدَةٌ قَدْ شَقَّتِ الْجُبَالَ وَكَسَّرَتِ الصُّخُورَ أَمَامَ الرَّبِّ، وَلاَ يَكُنِ الرَّبُّ فِي الرِّيحِ البَّيحِ البَّيْكِ الرَّبُّ فِي الرَّيْكَةِ وَبَعْدَ الرَّيْرَاةِ نَارٌ، وَلاَ يَكُنِ الرَّبُّ فِي النَّارِ. وَبَعْدَ الرَّلْزَلَةِ، وَلاَ يَكُنِ الرَّبُّ فِي النَّارِ فَيَا الرَّلْزَلَةِ وَبَعْدَ الرَّلْزَلَةِ نَارٌ، وَلاَ يَكُنِ الرَّبُّ فِي النَّارِ وَبَعْدَ النَّارِ مَوْتُ نسيمٍ لطيف وهناك كان الرب. فَلَمَّا سَمِعَ إِيلِيًّا لَفَّ وَجُهَةُ بِرِدَائِهِ وَخَرَجَ وَوَقَفَ فِي بَابِ الْمُغَارَةِ» (٣ملوك ١٩: ١١-١٣).

نَرَى هَهُنَا، أَيُّهَا الإِخْوَةُ الأَحِبَّاء، طَرِيقَ ظُهُورِ اللهِ، وَكَذَلِكَ طَرِيقَ اسْتِحَابَتِهِ لِرَجُلِهِ الْبَارِّ وَالأَمِينِ، وَمِنْ جِهَةٍ أُخْرَى نَرَى طَرِيقَةَ تَعَامُلِ النَّبِيِّ السِّبَحَابَتِهِ لِرَجُلِهِ الْبَارِّ، مَعَ اللهِ، إِذْ مِنْ حَوْفِهِ وَاحْتِرَامِهِ لَهُ، غَطَّى وَجْهَهُ وَلَقَّهُ بِرِدَائِهِ. أَمَّا صَوْتُ النَّسِيمِ اللَّطِيفِ، فَإِنَّهُ يُشَكِّلُ رَمْزًا وَعَلَامَةً لِمَحَبَّةِ اللهِ بِرِدَائِهِ. أَمَّا صَوْتُ النَّاسِيمِ اللَّطِيفِ، فَإِنَّهُ يُشَكِّلُ رَمْزًا وَعَلَامَةً لِمَحَبَّةِ اللهِ اللهُمْتَنَاهِيَةِ، الَّذِي لا يُرِيدُ أَنْ يَنْتَصِرَ الشَّرُّ، وَلا يَشَاءُ مَوْتَ الْخَاطِئِ، بَلْ اللهُ اللهُوبِي اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى التَّوْبَةِ اللهِ اللهُ الل

ورُبَّمَا يَتَسَاءَلُ أَحَدُ قَائِلًا: مَنْ هُوَ الإِنْسَانُ الْبَارُ ؟ فَإِنَّ صَاحِبَ الْمَزْمُورِ يُجِيبُ عَلَى هَذَا التَّسَاؤُلِ قَائِلًا: «هُوَ السَّالِكُ بِلاَ عَيْبٍ، وَالْعَامِلُ يُحِيبُ عَلَى هَذَا التَّسَاؤُلِ قَائِلًا: «هُوَ السَّالِكُ بِلاَ عَيْبٍ، وَالْعَامِلُ الصِّدْقَ، الْمُتَكَلِّمُ الْحَقَّ فِي قَلْبِهِ، الَّذِي لَمْ يَعْشَ بِلِسَانِهِ، وَلَمْ يَصْنَعْ بِقَرِيبِهِ شَرَّا، وَلَمْ يَقْبَلُ الْعَارَ عَلَى أَقَارِبِهِ» (مزمور ١٤: ٢-٣).

وَبِكَلَامٍ آخَرَ، إِنَّ الْبَارَّ هُوَ الْفَاعِلُ وَالْعَامِلُ بِكُلِّ وَصَايَا اللهِ. وَكَمَا يَقُولُ الْقِدِيسُ بَاسِيلِيُوسِ الْكَبِيرُ: ﴿ فَإِنَّهُ لَا يَجِبُ عَلَيْكَ أَنْ تَفْعَلَ أَعْمَالَ الْبِرِّ وَالْعَدْلِ»، كَمَا يَقُولُ وَالْعَدْلِ فَقَط، بَلْ عَلَيْكَ أَنْ تَقُومَ هِمَا بِرَغْبَةٍ وَحَبَّةٍ لِلْبِرِّ وَالْعَدْلِ»، كَمَا يَقُولُ سِفْرُ التَّثْنِيَةِ: ﴿الْعَدْلَ، الْعَدْلَ تَتَّبِعُ ﴾ (تثنية ٢١:٠١). وَأَمَّا الْقِدِّيسُ كِيرِلُّسِ فَمُ الرَّسُونِيَّ ، وَيَمْلُكُ الإِنْسَانُ فِي الْحَيَاةِ، الْإِسْكَنْدَرِيُّ، فَيَقُولُ: ﴿هَكَذَا يَجِبُ أَنْ يَسِيرَ وَيَسْلُكَ الإِنْسَانُ فِي الْحَيَاةِ، كَتَى اللهِ الْعَدْرِيْ، وَيُعْتَرَهُمْ. ﴾ حَتَّى لا يُسْتَهْزَأً بِهِ وَيُعَيَّرَهُمْ. ﴿ وَلاَ أَنْ يَسْتَهْزِئَ هُوَ بِالآخَرِينَ وَيُعَيِّرَهُمْ. ﴾

وَمِنَ الْحَدِيرِ بِالذِّكْرِ أَنَّ النَّبِيَّ إِيلِيًّا لَمْ يَكُنْ غَيُورًا فَقَط، بَلْ كَانَ إِيلِيًّا - كَإِنْسَانٍ - خَاضِعًا لِقَوَانِينِ الْخِلَالِ الطَّبِيعَةِ الْبَشَرِيَّةِ وَفَسَادِهَا. وَكَمَا يَقُولُ القِدِّيسُ يُوحَنَّا الدَّهَبِيُّ الْفَمِ، فَإِنَّ عِنَايَةَ اللهِ الْمُحِبَّةَ تَحُولُ دُونَ أَنْ يُذَلَّ عُنْارُهُ، حَتَّى لا تُذِلَّهُ وَتَّحِينَهُ الْكِبْرِيَاءُ وَالتَّرَقُّعُ - هَذَانِ الْقَاتِلَانِ لِلْبَشَرِيَّةِ - كَمَا قَالَ الرَّسُولُ بُولُسُ: ﴿ وَلِعَلاَ أَرْتَفِعَ بِفَرْطِ الإِعْلاَنَاتِ، أَعْطِيتُ شَوْكَةً كَمَا اللَّسُولُ بُولُسُ: ﴿ وَلِعَلاَ الْرَّعُولِ الإِعْلاَنَاتِ، أَعْطِيتُ شَوْكَةً فِي الْخُسَدِ، مَلاَكَ الشَّيْطَانِ لِيَلْطِمَنِي، لِغَلاَّ أَرْتَفِعَ .» (٢ كور ٢ ١ : ٧).

وَبِكَلَامٍ آخَرَ، فَإِنَّ الدَّالَّةَ الْعَظِيمةَ الَّتِي كَانَتْ لَدَيْهِ عِنْدَ اللهِ، وَالْمُعَايَنَةَ الإِلْهِيَّةَ، وَالْقُوْقَةَ الْعَجَائِيَّةَ، وَمَوَاهِبَ الرُّوحِ الْقُلُسِ الْحُسْنَى الَّتِي مُنِحَ لَمَا الْقِدِّيسُ الْمُسْتِيِّ وَأَسَاسِيٍّ – إِلَى غَيْرَتِهِ الْقِدِّيسُ الْمُتَّقِدَةِ، أَيْ إِلَى صَلَاحِ قَلْبِهِ وَاسْتِقَامَةِ نِيَّتِهِ وَإِرَادَتِهِ، كَمَا يُوصِينَا الْإِلَيَّةِ الْمُتَّقِدَةِ، أَيْ إِلَى صَلَاحِ قَلْبِهِ وَاسْتِقَامَةِ نِيَّتِهِ وَإِرَادَتِهِ، كَمَا يُوصِينَا الرَّسُولُ بُولُسُ قَائِلاً: «وَلَكِنِ جِدُّوا لِلْمَوَاهِبِ الْحُسْنَى» (١ كور ١٠: الرَّسُولُ بُولُسُ قَائِلاً: «وَلَكِنِ جِدُّوا لِلْمَوَاهِبِ الْحُسْنَى» (١ كور ١٠: ٣). وَيُعَلِّمُ الْقِدِيسُ غِرِيعُورِيُوسِ النِّيصِيُّ قَائِلاً: «إِنَّ الْمَشِيئَةَ وَالإِرَادَةَ، لا يَسْتَعْبِدَهُمُ أَوْقَ وَسُلْطَانًا ذَي يَعْمِرِيُوسُ النِّيمِيُ عَقُولِنَا وَتَفْكِيرِنَا.» وَهَذَا السُّلُطَانُ يَكُمُنُ فِي حُرِيَّةٍ عُقُولِنَا وَتَفْكِيرِنَا.»

إِنَّ هَذِهِ الْأَقْوَالَ الْمُلْهَمَةَ مِنَ اللهِ - لِلْحَكِيمِ بُولُسَ، وَلاَّ بِي الْكَنِيسَةِ الْمُتَوشِّح بِاللهِ، الْقِدِيسِ غِرِيغُورِيُوسِ النِّيصِيِّ - تُوضِّحُ قُوَّةَ الْغَيْرةِ وَالإِرَادَةِ اللهِ لَيِّةِ، الَّتِي مَّنُحُ كُلَّ إِنْسَانٍ الْمَقْدِرَةَ عَلَى طَلَبِ الاِثْجَادِ بِاللهِ فِي الْمَسِيحِ وَمَعَ الْمَسِيحِ، وَأَنْ يَكُونَ مُقْتَادِيًا وَمُتَمَثِّلًا بِالنَّيِّ إِيليَّا، حَسَبَ سِيرتِهِ فِي اللهِ، كَمَا يُحَرِّزُ الرَّسُولُ بُولُسُ: «فَقَطْ عِيشُوا كَمَا يَحِقُ لِإِنْجِيلِ الْمَسِيحِ.»

(فيلبي ١: ٢٧). وَكَمَا يَقُولُ الْمُرَّمِّةُ: لَمَّا كُنْتَ قَدِ امْتَزَجْتَ بِاللهِ، بِوَاسِطَةِ الْفَضِيلَةِ وَالسِّيرةِ الْمُثْلَى، يَا إِيلِيَّا النَّبِيَّ الْعَجِيبَ، نِلْتَ مِنْ لَدُنْهِ سُلْطَانًا، فَأَعَدْتَ نِظَامَ الْخَلِيقَةِ عَلَى مُقْتَضَى رَأْيِكَ، وَأَغْلَقْتَ أَبْوَابَ الْمُطَوِ بِإِرَادَتِكَ، وَاسْتَنْزَلْتَ نَارًا مِنَ الْعَلَاءِ، فَأَهْلَكْتَ بِمَا الْمُلْحِدِينَ. فَتَضَرَّعْ، طَالِبًا حَلَاصَ نُفُوسِنا.

فَنَحْنُ، أَيُّهَا الإِحْوَةُ الأَحِبَّاء، الَّذِينَ نُكَرِّمُ تِذْكَارَهُ الْمُقَدَّسَ، نَتَوسَّلُ إِلَيْهِ، لِكَيْ يَتَضَرَّعَ عَنَّا، وَبِشَفَاعَاتِهِ، وَمَعَ تَضَرُّعَاتِ سَيِّدَتِنَا وَوَالِدَةِ الإِلَهِ الْفَائِقَةِ الْبَرَكَاتِ وَالْمَحْدِ، الْعَذْرَاءِ مَرْيَم، يُؤَهِّلُنَا اللهُ: لا لِنَصِيرَ مُسْتَحِقِّينَ اللهُ! لا لِنَصِيرَ مُسْتَحِقِّينَ الْفَائِقَةِ الْبُرَكَاتِ وَالْمَحْدِ، الْعَذْرَاءِ مَرْيَم، يُؤَهِّلُنَا اللهُ! لا لِنَحِيرَ مُسْتَحِقِّينَ أَنْ نَنَالَ فَضَائِلِ النَّيِيِّ الْمَحِيدِ إِيلِيَّا فَحَسْب، بَلْ لِنُعَايِنَ وَجْهَهُ الْمُنِير، فِي أَنْ نَنَالَ فَضَائِلِ النَّيِيِّ الْمُحِيدِ إِيلِيَّا فَحَسْب، بَلْ لِلْنُعَايِنَ وَجْهَهُ الْمُنِير، فِي نُورِ الْقُدَاسَةِ. فَإِنَّ رُؤْيَةَ اللهِ، كَمَا يُعَلِّمُ الْقِلِّيسُ كِيرِلُس الإِسْكَنْدَرِيُّ، لا تُعْطَى إِلَّا لِمَنْ جَاهَدَ فِي النَّيْسَابِ الْفَضَائِلِ، وَسَلَكَ فِي سُبُلِ النَّقَاوَةِ وَالإِخْلَاصِ. آمين.

مُعَ أَدْعِيَتِنَا وَبَرَكَاتِنَا الْأَبُويِّةِ البطريركَ ثيوفيلوس الثالث بطريرك المدينة المقدسة أورشليم

# العذارى العاقلات والعذارى الجاهلات والعذارى الجاهلات القديس يوحنا الذهبي الثم

# النار هي البتوليَّة، والزيت هو الرحمة (الصدقة).

إذًا، كما أنَّ النارَ، إنْ لم تجد زيتًا تتغذّى به، تنطفئ، كذلك أيضًا البتوليَّة، إن لم تكن فيها الرحمة، تنطفئ...

«اذهبن وابتعن زيتًا من الباعة»: «فَأَجَابَتِ الْحَكِيمَاتُ قَائِلاتٍ: لَعَلَّهُ لاَ يَكْفِي لَنَا وَلَكُنَّ، بَلِ اذْهَبْنَ إِلَى الْبَاعَةِ وَابْتَعْنَ لَكُنَّ.» (متى ٢٥: ٩).

#### ومن هم باعة هذا الزيت؟

هم الفقراء، أولئك الذين يجلسون أمام الكنيسة، متوسِّلين الرحمة.

# وكم من الزيت يمكن أن أشتري؟

بقدر ما تشاء. لا أحد يحدّد الثمن، لئلَّا يُعتبر ذلك تبريرًا للفقر. «بقدر ما تستطيع، بذلك المقدار اشتر.»

هل تملك فلسًا؟ اشترِ به الملكوت. «ليس لأن الملكوت يُباع، بل لأن الربّ مُحبُّ للإنسان.»

لم يكن لديها سوى فلسين، فأعطتهما، فنالت النعيم.

«ثُمُّ جَاءَتْ أَرْمَلَةٌ فَقِيرَةٌ وَأَلْقَتْ فَلْسَيْنِ يُسَاوِيَانِ رُبْعاً وَاحِداً. فَدَعَا تَلامِيذَهُ وَقَالَ لَهُمْ: «الْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّ هذِهِ الأَرْمَلَةَ الْفَقِيرَةَ قَدْ أَلْقَتْ

أَكْثَرَ مِنْ جَمِيعِ الَّذِينَ أَلْقُوا فِي الصُّنْدُوقِ: لأَنَّ جَمِيعَهُمْ أَلْقُوا مِنَ الْفَاضِلِ عَنْ حَاجَتِهِمْ، وَلكِنَّهَا هِيَ أَلْقَتْ مِنْ حَاجَتِهَا كُلَّ مَا عِنْدَهَا أَلْقَتْ مَعِيشَتَهَا كُلَّهَا!» (مرقس ٢:١٢ - ٤٣).

﴿ وَمَنْ سَقَى أَحَدَ هَؤُلاَءِ الصِّغَارِ كَأْسَ مَاءٍ بَارِدٍ فَقَطْ بِاسْمِ تِلْمِيدٍ، فَالْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ إِنَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَهُ ﴾ (متى ١٠: ٤٢).

الملكوت هو تجارة، هو عمل سماوي، ونحن نتعامل معه بلا مبالاة!

أعطِ خبزًا، وخذ الفردوس!

أعطِ قليلًا، وخذ الكثير!

أعطِ الفاني، وخذ الباقي!

# أعطِ ما هو مؤقّت، وخذ ما لا يزول!

لو كانت هذه التجارة تحصل في الأسواق ويُقدَّم فيها طعام رخيص ووفير، لما احتفظتم بممتلكاتكم؛

ومع احتفاظكم بكل شيء، لما ترددتم لحظة في محاولة اقتنائها.

لكن هناك، حيث كل شيء فانٍ، تبذلون حماسة كبيرة؛

أمّا هنا، حيث التجارة خالدة، فأنتم تُظهرون فتورًا ولا مبالة!



# «وَكَانَتِ الْحَيَّةُ أَحْيَلَ جَمِيعِ حَيَوَانَاتِ الْبَرِّيَّةِ الَّتِي عَمِلَهَا الرَّبُّ الإِلهُ، فَقَالَتْ لِلْمَرْأَةِ: «أَحَقًّا قَالَ اللهُ لاَ تَأْكُلاَ مِنْ كُلِّ شَجَرِ الْجَنَّةِ؟»

(فالحيَّة كانت من أذكى حيوانات البريَّة من بين تلك التي خلقها الله. «أَحَقًّا قَالَ اللهُ لاَ تَأْكُلاَ مِنْ كُلِّ شَجَر الجُنَّةِ؟» (تكوين ١:٣).

انتبه إلى الافتراء والابتكار الخبيث المُخادع من الشيطان الشرير. لأنّه، إذ رأى الإنسان الذي خُلِق، وقد وُضِع في كرامة عظيمة جدًّا، ولم يكن ينقصه شيء تقريبًا عن الملائكة، كما قال المغبوط داود: «أنقصته قليلًا عن الملائكة» (مزمور ١٨: ٦)، وهذا «القليل» جلبته خطيئة العصيان، لأنّ النبي قال هذا بعد العصيان. ولأنّ رئيس الشرّ، أي الشيطان، رأى الملاك الأرضيّ موجودًا على الأرض، فذاب حسدًا، لأنّه، وهو المنتمي إلى القوات السماويّة، سقط من سموّ مرتبته بسبب إرادته الشريرة ومن فرط شرّه، فاستعمل مكرًا عظيمًا ليحرم الإنسان من نعمة الله. وبعد أن يجعله جاحدًا، يُعرّيه من الخيرات العظيمة التي أعطيت له بسبب محبّة الله للبشر. وماذا يفعل؟

وبما أنَّه لاحظ أنَّ هذا الحيوان، الحيَّة، من جهة الفطنة، هو أعلى من باقي الحيوانات، كما أكَّد المغبوط موسى أيضًا بقوله: «وَكَانَتِ الحُيَّةُ أَحْيَلَ جَمِيعِ حَيَوانَاتِ الْبَرِّيَّةِ الَّتِي عَمِلَهَا الرَّبُّ الإِلهُ»، لذلك استخدم هذا الحيوان كأداة ما، وبواسطة الكلام، حذب إلى خداعه الخاص الوعاء الأضعف، أي المرأة. (١).

فبما أنَّه استخدم هذا الحيوان غير العاقل لصنع المؤامرة، بهذا [الحيوان] يتحاور مع المرأة، ويقول: «هل قال الله فعلًا ألّا تأكلا من جميع أشجار الفردوس؟».

لاحظوا هنا عِظَم الجريمة ودقّتها. فما لم يقله الله، يُدخله في الحوار على هيئة نصيحة وسؤال، وكأنّه يتولّى حمايتهم؛ فهذه بالضبط هي دلالة الكلمات: «أَحَقًّا قَالَ اللهُ لاَ تَأْكُلاً مِنْ كُلِّ شَجَرِ الجُنّةِ؟». كأنّ هذا الشيطان الخبيث يقول: «لِمَ حرمكم من لذّة عظيمة إلى هذا

الحد؟ لماذا لا يسمح لكم أن تشاركوا في كل خيرات الفردوس، بل، صحيحٌ أنّه مَنَحَكُمْ لذَّة النظر، لكنه لا يدعكم تشاركون في الخيرات وتتمتّعوا بسرور أعظم؟ هل قال الله حقًا؟».

لماذا، يقول هذا؟ ما الفائدة من البقاء داخل الفردوس، إن لم يُسمح لأحد بأن يتمتّع بالخيرات الموجودة فيه، بل يكون بالأخصّ سببًا لحزن أعظم، حين توجد الرؤية، لكن لا يُسمح بالتمتّع الذي يتحقّق من تذوّق الثمر؟. أرأيت كيف يُلقي سُمَّه بكلامه، كما يُفعل بالطُعم؟

كان ينبغي على المرأة، من خلال هذا المسعى، أن تُدرك عِظَم الحماقة، وأنّه يتكلّم عمدًا بأمور غير موجودة، وأنّه يبدو كأنّه وليّ أمر، لكي يتعرّف إلى الوصايا التي أعطاها الله لهما، ويستدرجهما إلى المخالفة (٢).

لكن، لِنُصِغ إلى ما جُعيب به المرأةُ الحيَّةَ. فعندما قال ذاك: «أَحَقًّا قَالَ اللهُ لاَ تَأْكُلاَ مِنْ كُلِّ شَحَرِ الجُنَّةِ؟»، أجابت المرأةُ الحيَّة: «مِنْ ثَمَرِ الجُنَّةِ نَأْكُلُ، وأَمَّا ثَمُرُ الشَّجَرَةِ الَّتِي فِي وَسَطِ الجُنَّةِ فَقَالَ اللهُ: لاَ تَأْكُلاَ مِنْهُ وَلاَ تَمَسَّاهُ لِئَلاَ تَمُوتًا».

أرأيتَ الجريمة؟ قال ما ليس له وجود لكي يعرف الحقيقة، بعدما دفعها إلى الدخول في الحديث. لأنّ المرأة، إذ بدا له وكأنّه يُعاملها بودّ، تحرّأت، فكشفت الوصيّة كلّها. قالت كلّ شيء بدقّة. وبهذا الجواب الذي أعطته، حرمت نفسها من كلّ عذر.

وماذا كان يمكِنُكِ أن تقولي، أيتها المرأة؟ قال الله: «لا تأكلا من جميع أشجار الفردوس». كان يجب عليكِ أن ترفضي الحيَّة، لأنها قالت ما هو عكس ذلك، وأن تجييها: «ابتعد، فأنت محتال. لا تعرف لا قوّة الوصيّة التي أُعطيت لنا، ولا عِظَم التمتّع، ولا وفرة العطاء. لقد قلت إنّ الله أوصى ألّا نذوق من ثمار أي شجرة، بينما الربّ الإله، من عظيم صلاحه، بعد أن منحنا التمتّع والسلطان، أوصى فقط بالامتناع عظيم صلاحه، وفعل هذا من كثرة عنايته بنا، لئلّا يُسيطر الموت علينا بمشاركتنا».

ملحوظة: حين قال الشيطان للمرأة: «هل قال الله لا تأكلا من جميع أشجار الفردوس؟» فهو لا ينقل أمر الله كما هو، بل يُحرّفه عمدًا، إذ يُبدّل صيغة العطية إلى صيغة المنع، ويُظهر الله كمن يقيّد الإنسان ويحرم عليه كل خيرات الفردوس. في الحقيقة، الله لم يمنع الإنسان من كل الأشجار، بل ابتدأ بكلمة عطية وحرية، ثم وضع وصية واحدة فقط. قال الله: «مِنْ جَمِيع شَحَرِ الْجُنَّةِ تَأْكُلُ أَكْلًا، وَأَمَّا شَجَرَةُ مَعْوِفَةِ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ فَلاَ تَأْكُلْ مِنْهَا، لأَنَّكَ يَوْمَ تَأْكُلُ مِنْهَا مَوْتًا تَمُوتُ».» (تكوين ٢: ١٦-١٧). هذه هي أوّل حدعة في التاريخ، يُلبِس فيها الشيطان الباطل ثوب الحقّ، ويزرع الشك بدل الإيمان، ويقود الإنسان إلى سقوطه من خلال تشويه صورة الله الصالح. (انتهت الملحوظة). لكن، بعد أن كشفت المرأةُ الوصيّة وقالت ما قد قاله لهما الله، تَقْبَل من الشيطان نصيحة أخرى مدمّرة ومميتة. فعندما قالت المرأة: «مِنْ ثَمَرِ شَجَرِ الْجُنَّةِ نَأْكُلُ، وَأَمَّا ثَمَرُ الشَّجَرَةِ الَّتِي فِي وَسَطِ الْجُنَّةِ فَقَالَ الله: لاَ تَأْكُلاَ مِنْهُ وَلاَ تَمَسَّاهُ لِئلاًّ تَمُوتَا»، يعود عدوّ خلاصنا فيُقدِّم مشورةً مضادة لكلام الربّ. إذ بينما الإله المُحبّ للبشر، من شدّة عنايته، قد منع التناول منها لئلّا يصيروا مائتين بسبب العصيان، يقول ذاك للمرأة: «لن تموتا البتة». فأيّ عذر يمكن أن يقال عن المرأة، التي قبلت أن تصغى بانتباه لذاك «الذي كان يتجرّأ أن يقول أقوالًا بمذا المقدار من الجُرأة والوقاحة؟» لأنّه، بينما قال الله: «وَلاَ تَمَسَّاهُ لِئَلاًّ تُمُوتَا»، قال هو: «لن تموتا البتة».

ويُقدّمه على أنّه حسود، لكي يتمكّن بذلك من أن يُقحم الخداع، وصد أن يُسقط المرأة، يُحقق قصده.

«لن تموتا البتة»، يقول. «بل الله يعلم أنّه في اليوم الذي تأكلان فيه من هذه الثمرة، ستنفتح أعينكما، وتكونان كآلهة، عارفَين الخير والشرّ». ها هو الطُعم كله.

وبعد أن ملأ الكأس بسُمِّ قاتل، قدَّمه للمرأة. أمّا هي، فلم ترد أن ترى ما يحتويه من موت، لأنها كانت تستطيع، لو أرادت فعلا، أن تعرف ذلك منذ البداية. لكن، بعدما سمعت منه أنَّ الله قد منع التناول، لأنّه يعرف أنّ أعينكما ستنفتح، وتكونان كآلهة، عارفين الخير والشرّ، امتلأت بالكبرياء تحت وَهْم المساواة مع الله، وصارت تتصوّر أمورًا عظيمة عن نفسها.

هكذا هي ألاعيب العدق ومكره: عندما يرفع أحدًا بالخداع إلى علوّ كبير، يُسقِطه بعد ذلك بقوّة إلى هاوية عميقة.

فعندما تصوّرت مساواتها بالله، أسرعت نحو التناول، ومنذ تلك اللحظة وجّهت عقلها وفكرها نحو ذلك فقط. ولم تكن تفكّر في شيء آخر سوى كيف تشرب الكأس كلّها، التي قدّمها لها الشيطان الشرير.

وربّما يقول أحد: بما أنّ الشيطان، الذي تصرّف من خلال الحيّة، هو مَن أعطى النصيحة، فلماذا عوقب هذا الحيوان (الحيَّة) بمذه القسوة؟ وهذا بالتحديد هو عمل محبّة الله اللامحدودة.

ملحوظة: التفسير بحسب الذهبي الفم: العقوبة التي وقعت على الحيَّة ليست فقط عقابًا لها، بل هي علامة محبَّة للبشرية، لسببين رئيسيين:

1. كشف الشيطان: بمعاقبة الوسيط (الحيَّة)، يُظهِر الله مكر العدو الحقيقي ويُعلِن الحرب عليه علنًا. هذا يشير إلى أن الله لم يتجاهل الخداع الذي تعرّض له الإنسان، بل فضحه منذ البداية.

Y. العدالة التربوية والرمزيَّة: الحيَّة، وإن كانت أداة، صارت رمزًا للكبرياء والمكر، وعقابما يصير درسًا دائمًا للبشرية: أن لا نصغي لصوت المضلّل، حتى لو حاء في صورة بريئة أو حكيمة. فالعقوبة تذكّر الإنسان بأن لكل خطيئة عاقمة.

كيف تظهر المحبَّة هنا؟: الله لم يُفني الحيَّة ولا الإنسان فورًا. بل أظهر الرحمة والتدبير الخلاصي: وعدُّ بمجيء المسيح، نسلِ المرأة، الذي يسحق رأس الحيَّة (تك ٣: ١٥). إذًا العقوبة كانت أوّل إعلان للفداء، والتدخّل الإلهي يُظهر أن الله لم يُسلّم الإنسان للشيطان، بل سار معه في درب الخلاص.

وكما أنَّ أبًا شفوقًا، حين يُعاقب قاتل ابنه، يُحطِّم السيف أو السكّين الذي ارتُكِبت به الجريمة ويفتته إلى أجزاء كثيرة، كذلك الله الكليّ الصلاح، بما أنَّ هذا الحيوان (الحية) صار حادمًا في خداع إبليس، أشبه بسكّين في يده، يفرض عليه عقوبة دائمة، لكي نتأمّل من خلال هذا الحيوان المنظور والمحسوس كم هي حسيمة العقوبة التي نالها ذاك (أي الشيطان). لأنَّه، إن كانت الحيّة التي لم تكن سوى أداة قد نالت سخطًا بهذا المقدار، فكم بالحريّ العقوبة التي ينبغي أن يُعاقب بما إبليس نفسه؟ بل بالحقيقة إنَّ المسيح نفسه علَّمنا هذا من خلال الأناجيل المقدسة، إذ قال للذين عن يساره: «اذْهَبُوا عَنِي يَا مَلاَعِينُ إِلَى النَّارِ الأَبْدِيَّةِ الْمُعَدَّةِ لِإِبْلِيسَ وَمَلائِكَتِهِ» (متّي ٢٥: ١٤).

# → عن الصليب – القديس يوحنا الذهبي الفم عن الصليب – القديس يوحنا الذهبي الفم

الصليب أزال العداوة بين الله والإنسان، وجاء بالمصالحة. جعل الأرض سماءً، وجمع الناس مع الملائكة. هدَّم حصون الموت، وحطَّم قوة الشرير. الصليب مسرَّة الآب، ومجد الابن، وتهليل الروح، وفخر الرسول القائل: «حاشا لي أن أفتخر إلاَّ بصليب ربنا يسوع المسيح».

الصليب يفوق الشمس في لمعانها، يخطف البصر أكثر من شعاعها. لما أظلمت الشمس فليس هذا إلا لأن الصليب سطع ببريقه فاضمحلت أمامه، ليس أنها انطفأت بل انغلبت أمام لمعانه. الصليب حطَّم قيودنا، وجعل سجن الموت كلا شيء. هو الحائط المنيع، ودرع لا يُقهر.

الصليب فتح الفردوس، وأدخل اللص، وأوصل جنس البشر إلى ملكوت

السموات بعدما اقترب من الهلاك وصار غير مستحق ولا للأرض التي هبط إليها.

قد علمتم كيفيَّة نُصرته، فتأملوا الخير الذي عاد علينا دون أن نتكلَّف تعبًا ولا عَرَقًا. أيدينا ملوَّثة بالدم دون أن نشترك في الحرب، وبالرغم من ذلك فلنا نصيب في هذا الانتصار.

أنا أرى الرب يجاهد إلى أن فاز بالإكليل، وهوذا – يا للعجب – فوق رؤوسنا. لذلك تمثّلوا بالجنود الغالبين، هلّلوا بالانتصار، أنشدوا تسابيح التمجيد للغالب. صيحوا بالصوت العالي: الموت ابتُلِع إلى غلبة. يا موت أين نصرتك؟ ويا هاوية أين شوكتك؟ (هو ١٣: ١٤)!



إنَّ الصليبَ الكريمَ هو أقدسُ علامةٍ ورمزٍ لإيمانِنا. فحميعُ الأسرارِ المقدَّسةِ تُستَكمَلُ باستدعاءِ الرُّوحِ القُدسِ وخَتْمِ الصليب: المعموديَّة، والميرون، والإفخارستيَّا الإلهيَّة.

جميعُ البركاتِ الكهنوتيَّةِ هي بركاتٌ صليبيَّة.

فالهياكلُ المقدَّسةُ، والأوانيُ الكنسيَّةُ، والألبسةُ الطقسيَّةُ تُقدَّسُ الصليبِ الكريم.

ولا يُمكن تصوُّرُ عملٍ ليتورجيِّ أو اجتماعٍ للمؤمنين بدون ختم الصليب الكريم.

إنَّ الصليبَ هو الرفيقُ الأصدقُ لكلِّ مسيحيٍّ أرثوذكسيٍّ، منذ لحظةِ ولادتِنا حتَّى موتِنا. بل إنَّ قبرَ المسيحيِّ يُبارَكُ بالصليب.

نرسمُ إشارةَ الصليبِ على أنفسِنا مرارًا، ونحملُ الصليبَ على صدورِنا، وفي بيوتِنا، وفي سيّاراتِنا، وفي أماكنِ عملِنا. وكما تُرتِّلُ الكنيسةُ:

«الصليبُ هو حارسُ المسكونةِ كلِّها،

الصليبُ هو بهاءُ الكنيسة،

الصليبُ هو ثباتُ الملوك،

الصليب هو دعمُ المؤمنين،

الصليبُ هو مجدُ الملائكة،

وجرحُ الشياطين!»

إِنَّ الصليبَ هو ليس فقط أقدسَ وأحبَّ الرموز، بل هو أيضًا الرمزُ المسيحيُّ الذي لا يُستَغنى عنه. فبدونِه لا يُمكن تصوُّرُ كنيسةِ المسيحِ المصلوب. ولهذا، فإنَّ الهراطقةَ إمّا أنَّهُم لا يُظهرون الاحترامَ الواجبَ للصليبِ الكريم، كما هو حالُ البروتستانت أو الإنجيليين، وإمّا أنَّهُم يُنكرونَه تمامًا ويُجدّفونَ عليه، كما يفعلُ شهودُ يهوه.

وقد ورد أيضًا في: كتاب الشيوخ والأباء (الچيرونتيكون) (شيوخ برية مصر وفلسطين وسوريا): «كان يوحنا البُسْرينيّ Ο Ιωάννης ο البُسْرينيّ Βοστρηνός مصر الفتيات، واللواتي كنّ بسببها الشياطين التي كانت تسكن في بعض الفتيات، واللواتي كنّ بسببها ممسوسات ومُتألّمات بشدّة، وقال لهم: «ما الأشياء التي تَخافونَها من المسيحيّين؟» فأجابوه: «لديكم، في الحقيقة، ثلاثةُ أمورٍ عظيمة: ذاكَ الذي تَلبسونه في أعناقكم، وذاكَ الذي تغتسلون به في الكنيسة، وذاكَ الذي تغتسلون به في الكنيسة، وذاكَ

الذي تأكلونه في القدّاس.»، فسألهم مرّةً أخرى: «وأيُّ هذه الثلاثة تخافونه أكثر؟». فأجابوا: «لو كنتم تحفظون جيدًا ما تتناولونه، لما استطاع أحدٌ منّا أن يُؤذي أيّ مسيحيّ. « إذًا، فإنَّ ما يخافه الشياطين أكثر من كلِّ شيء هو: الصليب، والمعموديّة، والمناولة الإلهيّة.

## قوَّةُ الصليبِ الكريم:

إِنَّ النعمةَ والقوَّةَ الكامنةَ في الصليبِ الكريم لا تنبعان من شكلِه بحدِّ ذاته، أي من كونهِ صليبًا، بل لأنَّه صليبُ المسيح، الأداةُ التي بحا خلَّصَ المسيحُ العالم. إنَّه المذبحُ الذي عليه قدَّم نفسَه ذبيحةً عن العالم بأسره، ككاهنِ وذبيحةٍ في آنٍ واحد. كلُّ الاتِّضاعِ والفقرِ والإخلاءِ والمهانةِ والعذابِ والألم والموتِ التي احتملَها لأجلِنا، تبلغُ ذروهًا على الصليب؛ فهناك عاش أعمق ألم وتحمَّل أعظمَ إهانةٍ من أجلنا. لقد صارَ من أجلِنا لعنةً لكي يحرِّرنا من لعنةِ الخطيئةِ والنَّاموس. إنَّ كلَّ عملِ المسيحِ ومحبَّتهِ للبشرِ يتركَّزان في صليبه. وقد روى القديس غريغوريوس بالاماس أنَّ أحد الهراطقة سألَ أحد آبائنا الحاملين الله باستهزاء: «هل تؤمنُ بالمصلوب؟» فأجابه الشيخُ قائلًا: «نعم، أؤمنُ بمن صَلَبَ الخطيئة!».

على الصليب، حَلَّ الإلهُ المتجسِّدُ، يسوعُ المسيح، مأساةَ الحريةِ البشريَّة التي سبَّبها عصيانُ الإنسانِ الأوَّل، إذ «وَضَعَ نَفْسَهُ وَأَطَاعَ حَتَّى الْمَوْتَ مَوْتَ الصَّلِيبِ» (فيلبي ٨:١)، فأعادَ توجية حرّيتِنا نحو خالقِها، الإلهِ المثلَّثِ الأقانيم. على الصليب، غلبَ المسيحُ موتَنا - إذ «وطيء الموت بالموت» - عندما جعلَ موتَنا موتًا له، وبهذا، وهبَنا بقيامتِه الحياة وعدمَ الفساد.

بواسطةِ الصليبِ صالحنا مع اللهِ الآب، ووهبَنا غفرانَ خطايانا. وعلى الصليبِ، أظهرَ بأبلغِ طريقةٍ ممكنةٍ أنَّهُ يُحبُّنا بمحبَّةٍ لا نمائيَّة، حتَّى في الساعةِ التي كنَّا فيها نَصلِبُه.

بواسطةِ الصليبِ، جمعنا المسيحُ ووحَّدنا في حسدٍ واحدٍ، نحنُ أبناءَ اللهِ الذين كُنَّا من قبلُ متفرِّقين، فهدمَ الجدرانَ التي لا تُحترَق والتي كانت تفصلُنا، و« بني في نفسِه الإنسانَ الجديد» (أفسس ٢: ١٥). على الصليب، طهَّر المسيحُ وقدَّس السماءَ والهواءَ والأرض، لأنَّهُ صُلِبَ تحتَ السماءِ، وارتفعَ في الهواء، وسالَ دمُهُ الكلِّيُ القداسةِ على الأرض. على الصليبِ قدَّمَ المسيحُ ذبيحةً شاملةً من أجل كلِّ الأرض،

وتطهيراً مشتركًا من أجلِ الطبيعةِ البشريَّةِ بأسرها، ولهذا تألَّم خارجَ المدينة، وخارجَ هيكلِ سليمان، كما يُعلِّمنا الهوتيَّا القدّيس يوحنًا الذهبيُّ الفه.

على الصليب، وبواسطة «ارتفاعه الممتلئ تواضعًا»، كما تقول صلاة قديمة، رفع طبيعتنا البشريَّة التي كانت، بسبب «الارتفاع الكاذب والغرور الباطل»، قد انحدرت «حتَّى الجحيم». وعلى الصليب، أظهرَ أنَّ هذا العالم ليس هو الحقيقة النهائيَّة، بل هو الطريقُ المؤدّي إلى تلك الحقيقة، إذا ما جاهدنا فيه جهادًا صليبيًّا ضدَّ كبريائنا. وهكذا، أعاد للمخلوقاتِ معناها الإيجابيّ.

على الصليب، كشفَ المسيحُ نفسَه كالمُحسنِ الوحيدِ، والمخلِّصِ والفادي وواهبِ الحياةِ للعالِم بأسره، وهَدَمَ نفائيًّا عملَ إبليس، وحطَّمَ طرقَه ومَكائِدَه، وخُدَعَه، وسُلطانهُ وقدرتهَ على الناس. ولهذا، فإنَّ الشيطانَ «يرتعدُ ويقشعرُّ، غيرَ قادرٍ أن يحتملَ النظرَ إلى قوَّةِ الصليب» الشيطانَ «يرتعدُ ويقشعرُّ، غيرَ قادرٍ أن يحتملَ النظرَ إلى قوَّةِ الصليب» المَّا نحنُ، فمع الكنيسةِ نرتِّل قائلين: «صُلِبتَ من أجلي، لكي تفيضَ عليَّ الغفران، وطُعِنتَ في جنبِك، لكي تُفجِّرَ لي ينابيعَ الحياة، وسُمِّرت عليَّ المسلمير، لكي أصرحَ لك أنا، إذ أؤمنُ، من خلالِ عمقِ آلامِكَ، بعلقِّ سلطانِكَ قائلًا: أيها المسيحُ واهبُ الحياة، المحدُ لكَ، ولصليبِكَ، يا مُخلِّص، ولآلامِكَ!».

موتُ الربِّ على الصليبِ هو موتٌ مُحي ومُخلِّص، يمنحُ الحياةَ والخلاص.

# موت المسيح على الصليب لم يكن قسرًا، بل باختياره الحرّ:

لأنَّ هذا الموت كان طوعيًّا. فالربُّ يتقدَّمُ نحو الموتِ لا كمُدانٍ، بل كملكٍ يُقدِّمُ ذاتَه ذبيحةً عن رعيَّتِهِ، كما يقول: «ليَ صِبغةٌ أَصْطَبِغُهَا، وَكَيْفَ أَغْصِرُ حَتَّى تُكْمَلَ؟» (لوقا ٢١:٠٥). ولهذا كتب البيزنطيُّون على الصليب: «ملكُ المجد»، ورسموا الربَّ لا كمغلوبٍ بالألم (لا يتدلّى حسدُهُ من يديه في ضعفٍ تام)، بل كسيِّدٍ حتى على الألم، باسطًا يديه أفقيًّا على الصليب بملء الإرادة والسلطان.

# لأنَّهُ موتُ حقيقيّ:

الربُّ، الذي لا يتألِّمُ بحسب لاهوتِهِ، تألَّم من أحلِنا بحسبِ الجسد. لقد سمحت طبيعتُهُ الإلهيَّة أن تختبرَ طبيعتُهُ البشريَّة قَلَقَ ما قبل الموت (الرهبة الحقيقية من الموت،الاضطراب العميق)، وآلامَ الصليب. فقد كان لا بُدَّ له أن يَحيا موتَنا بالكامل، لا بشكلِ ظاهريّ. بل إنَّهُ، للحظةٍ في بستانِ جَشسيماني، أبدتْ طبيعتُهُ البشريَّة تردُّدًا، لكنَّها خضعتْ لإرادةِ الطبيعةِ الإلهيَّة، فتألَّمتْ وماتتْ من أجلِ حياةِ العالمِ وخلاصِه.

# لأنَّ المسيح الذي تألَّمَ هو بلا خطيئة:

تاً لَمَّ وماتَ، وهو بلا خطيئة، من أجل الخطاة. وهذه حقيقة أساسيَّة: أنَّ الربَّ كان بلا خطيئة، لأنَّ طبيعتَهُ البشريَّة، ومنذُ الحَبَلِ بها، كانت مُتَّحدةً بالطبيعةِ الإلهيَّة، بسبب الاتحاد الأقنوميّ في شخصِ كلمةِ الله. وأنَّ صليب المسيح كان وما يزالُ «وَلكِنَّنَا خَنُنُ نَكْرِزُ بِالْمَسِيحِ مَصْلُوبًا: لِلْمَهُودِ عَثْرَةً، وَلِلْيُونَانِيِّينَ جَهَالَةً! وَأَمَّا لِلْمَدْعُوِّينَ: يَهُودًا وَيُونَانِيِّينَ، فَبِالْمَسِيحِ قُوَّةِ اللهِ وَحِكْمَةِ اللهِ» (١ كورنثوس ٢٣١). إنَّهُ ,

أعظمُ مفارقةٍ في التاريخ: فبالموتِ جاءت الحياة، وباللعنةِ جاءت البركة، وبالعارِ جاءت الجحد، وبالاتّضاعِ جاءت الرفعة. وكما يقول القديس غريغوريوس بالاماس: «هذه هي حكمةُ اللهِ وقوَّتُه: أن ينتصرَ بالضعف، وأن يرتفعَ بالاتّضاع، وأن يغتني بالفقر».

ليس من قبيلِ المصادفةِ أنَّ الربَّ لم يُرِد أن يبقى في مجدِ التجلِّي ويتجنَّب الصليب، بل إنَّهُ، بعد نزولهِ من جبلِ ثابور، بدأ يُعدُّ تلاميذَه لمَا «كان مزمعًا أن يُصابَ به» (مرقس ١٠: ٣٢).

وعندما نصحه بطرس بأن يتجنَّبَ الموتَ على الصليب، انتهره الربُّ بشدَّة، قائلًا له: «اذْهَبْ عَنِّي يَا شَيْطَانُ! أَنْتَ مَعْثَرَةٌ لِي، لأَنَّكَ لاَ تَهْتَمُّ بِمَا لللهَ لكِنْ بِمَا لِلنَّاسِ.» (متى ١٦: ٣٣).

وإذكان يسيرُ نحو آلامِهِ الطوعيَّة، قال: «الآن تمجَّدَ ابنُ الإنسان» (يوحنّا ١٣: ٣١). وفي مواضعَ أحرى من الإنجيل، يُشارُ إلى الصليبِ بوصفِه مجدَ المسيح (يوحنّا ١٢: ٣٣). وكما يقولُ القدّيس يوحنًا الذهبيُّ الفم: «كان الصليبُ فيما مضى موضوعَ حزي وعقوبة، أمَّا الآن فقد صارَ سببًا للمجدِ والكرامة. ولكي تعرف أن الصليب هو مجد، اسمعِ المسيحَ يقول: «أيها الآب، مجِّدني بالجحدِ الذي كان لي عندك قبل أن يكونَ العالم» – وكان يُسمّي الصليب مجدًا.».

# تلخيص فحوى العظة

الصليبُ ليس مجرّد أداةِ عذابٍ تاريخيّة، بل هو قلبُ الإعلان الإلهيّ عن حبّ الله غير المشروط للإنسان. لقد شاء الربُّ، لا أن يُخلِّصنا بكلمةٍ مقتدرةٍ فقط، بل أن يدخلَ في عمق ألمنا، ويصيرَ شريكًا في ضعفنا، حتى الموت، بل موت الصليب. فالمصلوبُ لم يغلبِ الموت بسطوةٍ سماويّةٍ فوريّة، بل بالحبَّة، بالطاعة، بالاتّضاع، مُحوِّلًا أداةَ العارِ إلى رايةِ مجد، ووسيلةَ الهلاكِ إلى ينبوع خلاص.

في سرّ الصليب، يتلاقى الألمُ بالرجاء، والضعفُ بالقوَّة، والفقرُ بالغنى، والموتُ بالحياة. هو المنارةُ التي تهدي كلَّ إنسانِ إلى الطريقِ الضيّق المؤدّي إلى الملكوت. لا عجبَ أن يصرخَ بولسُ الرسول: « وَأَمَّا مِنْ جِهَتِي، فَحَاشَا لِي أَنْ أَفْتَحِرَ إِلاَّ بِصَلِيبِ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِي بِهِ قَدْ صُلِبَ الْعَالَمُ لِي وَأَنَا لِلْعَالَمُ.» (غل ٦: ١٤).

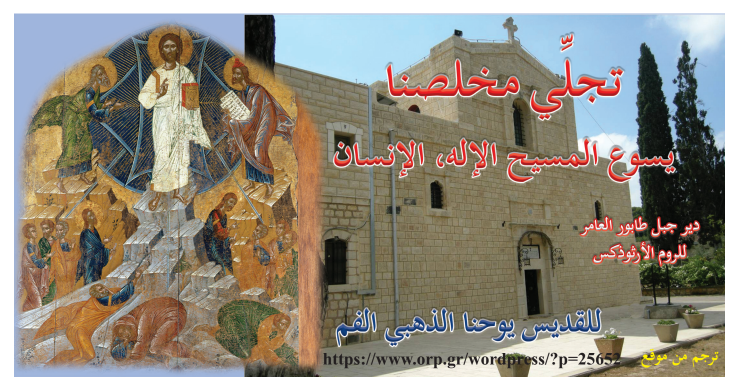
إِنَّ حَمْلَ الصليبِ اليوميّ لا يعني فقط احتمالَ الأوجاع، بل الدخول في سرِّ الفداء، في شركةِ المسيح، وفي تمجيدِ الله من خلالِ الجراح. فكلُّ حرحٍ مقبولٍ بالحبَّة، يتحوَّلُ إلى مجدٍ أبديّ، وكلُّ صليبٍ يُرفَعُ بالصلاةِ والتسليم، يصيرُ درجًا نحو القيامة.

فلننظر إلى الصليب لا كحدثٍ مضى، بل كحقيقةٍ حيّةٍ، تُضيءُ حياتَنا، وتُوجّهُ مسيرتَنا، وتُقيمُنا من مواتِ

الخطيئة، نحو حياةٍ جديدةٍ في المسيح.

(† الأرشمندريت الأب جيوارجيوس، رئيس دير القديس غريغوريوس – جبل آثوس، صليب المسيح ومعناه في حياتنا، منشورات دير القديس غريغوريوس، جبل آثوس، ١٩٩٧، الصفحات ١١–١٨)





هيا بنا، يا أصدقائي، لنمدَّ اليوم أيدينا بدون تردُّد إلى كنوز الإنجيل، لكي نستخرج من هناك، بحسب عادتنا، غنى يُوزَّع بوفرة على الجميع، دون أن ينقص منه شيء على الإطلاق.

تعالوا لنتبع مرة أخرى مرشدنا الحكيم والجميل، لوقا، لنرى المسيح يصعد إلى جبل عالٍ، ويأخذ معه بطرس ويعقوب ويوحنا، شهودًا على التجلي الإلهي.

فقد قال: «أخذهم معه»، أخذ أولئك الذين كانوا يشكّلون رفقة بطرس المقرّبة، («المقصود من قوله «الذين كانوا رفقة بطرس»، هو تسليط الضوء على التلاميذ الثلاثة الذين اختارهم الرَّبّ ليكونوا شهودًا لأحداث محوريّة، لأنهم يشكّلون دائرة القربي الرسوليّة الخاصة. وقد درج التقليد الآبائي على تمييز هؤلاء الثلاثة من خلال صفاقم: السلطان الرسولي (بطرس)، والخيرة الرسولية (يعقوب)، والحبّة الطاهرة (يوحنا).»)

وصعد السيِّد إلى جبل عالٍ.

جبلٌ عالٍ: حيثُ الثنائي موسى وإيليا كانا يتحدّثان مع المسيح. حبلٌ عالٍ: عليه كان الناموس والأنبياء يتحاورون مع النعمة.

جبلٌ عالٍ: عليه وقف موسى، ذاك الذي صار ذابحًا للحَمَل في فصح بني إسرائيل، ورشٌ بدمه العتبات العليا لأبواب العبرانيين.

جبلٌ عالٍ: عليه وقف إيليا، ذاك الذي بجوار أولئك (أنبياء البعل) قطَّع الثور، وأفنى الذبيحة المغمورة بالماء بالنار.

جبلٌ عالٍ: عليه وقف موسى، الرجل الذي شقّ وأغلق المياه الكثيرة دومًا المتلاطمة للبحر الأحمر.

جبلٌ عالٍ: لكي يتعلّم الذين ينتمون إلى دائرة بطرس ويعقوب أنّ هذا هو الشخص، الذي أمامه ستجثو كلّ ركبة في السماوات وعلى الأرض وتحت الأرض.

بالتأكيد، لقد صعد (الرب) مع ثلاثة فقط، لم يأخذ الجميع معه، ولم يترك الجميع في الأسفل، ولم يستبعد الآخرين من إعلان محده، ولم يحكم عليهم بأنهم أقلُّ شأنًا، لأنّه، بما أنه عادل، يُدبّر كل شيءٍ بالعد

وإذ يحمل الجميع في فكره، لا يُقسّم بينهم المحبة التي جمعهم بها. ولكن، لأن يهوذا، الخائن المستقبلي، لم يكن مستحقًا أن يرى الوجه الإلهي وتلك الرؤيا المخيفة، لذلك ترك الرَّبِّ الآخرين، لكي يترك بعد ذلك ذاك (يهوذا) أيضًا، دون أن يُترك وحده دون عذر.

وأخذ الثلاثة، بحسب الناموس الموسوي، ليكونوا شهودًا كافين للتجلِّي. هؤلاء الثلاثة، من الداخل، في النفس، جلبوا معهم أيضًا الآخرين. لأن الرَّبِّ نفسه يقول: «أَيُّهَا الآبُ الْقُدُّوسُ، احْفَظْهُمْ فِي السِّمِكَ الَّذِينَ أَعْطَيْتَنِي، لِيَكُونُوا وَاحِدًا كَمَا نَحْنُ» (يوحنا ١١:١٧).

«ذلك لأنّه، لو كان يهوذا يرى أندراوس وتوما وفيلبُّس وسائر التلاميذ على الجبل بالقرب من المسيح، وهم لا يتذمّرون، ولا يتأفّفون، ولا ينطقون بكلمة سوء، بل على العكس، يفرحون ويعتبرون أنَّ النعمة النازلة من العلاء إنمّا تُمنح لهم ولمن غابوا عنهم على حدّ سواء – لكان هو (يهوذا) قد صار بلا عذر، إذ لم يتجاهله المسيح قطّ في أيّة معجزة. بل، بالعكس، كان في حوزته صندوق التبرّعات، ومع ذلك فقد حسد عبثًا المرأة الشاكرة مريم (أخت لعازر) في بيت عنيا حين سكبت الطيب، وبلغ به الأمر إلى أن تجرّأ على تسليم المعلّم إلى الأعداء.»

ملحوظة توضيحية: يريد القديس يوحنا الذهبي الفم أن يُظهِر أنَّ سقوط يهوذا لم يكن بسبب الإهمال أو التمييز من جهة المسيح، بل كان نتيجة اختياره الشخصي الحرّ. فلو تأمّل يهوذا موقف باقي التلاميذ على جبل التجلّي، لرأى أغم لم يشعروا بالغيرة أو الضيق لعدم امتيازهم الخاص، بل فرحوا وشكروا الله من أجل كل نعمة تُعطى لهم أو لإخوقهم. بهذا يُبيِّن الذهبي الفم أن روح المشاركة والتواضع كانت تسود بينهم، بينما يهوذا وحده، رغم ما ناله من ثقة (حمل صندوق التبرعات) ورغم مشاركته في المعجزات، سمح للحسد والطمع أن يعميا بصيرته، مما قاده في النهاية إلى الخيانة. فلننتبه، يا أنَّ النعمة الإلهيّة لا تكفي وحدها إن لم يُقابِلها قلب نقي، حالٍ من الحسد والانقسام، وقادر على قبول مشيئة الله بتواضع وفرح. التلاميذ نالوا النعمة معًا، لكن يهوذا لم يفتح قلبه لها. فليكن قلب كلِّ منّا مستعدًّا ليحمل النور، لا الغيرة. هذا هو الطريق إلى الشركة الحقيقيّة مع المسيح.

لكن، يا بطرس، أيّها الأوّل في الصفّ، والمُتقدّم بين جماعة التلاميذ (الذهبي الفم يستخدم هذا التعبير ليس لإعطاء بطرس سلطة مطلقة، بل ليُظهر مدى مسؤوليّته عن كلامه وسلوكه. فمن كان الأوّل في الجماعة، عليه أن يكون الأوّل في الفهم والطاعة أيضًا.)، لماذا تندفعُ باستهانة وراء أفكارِ تافهة، وتتكلم بكلامٍ بشريٍّ كليًّا على حساب الأمور الإلهيّة، راغبًا أن تنصبَ ثلاث خيام في البرّية؟ أأنت تُساوي، بقيمتك، السيدَ مع العبيد؟ وهل تُسرع أن تُقيم للمسيح حيمةً واحدة، وللآخرَين مثلها؟!

فهل موسى حُبلَ به من الرُّوح القُدُس كما هو المسيح؟ وهل إيليًّا وُلد من عذراء كما وُلِد المسيح من العذراء الكليّة القداسة مريم؟ وهل سبق ليوحنّا السابق أن أدركَ موسى وهو جنينٌ في الحشا، كما أدركَ المسيح؟

هل أرسلَت السماء رسالةً بمولد إيليًّا؟ هل سجدَ المحوس المقمطة

هل أجرى موسى وإيليًّا معجزاتٍ كالمسيح؟ أو هل طردا من مغارةٍ بشريّة (حسد الإنسان أو كيان الإنسان الداحلي) أرواحًا شرّيرة؟

« صحيحٌ أنّ موسى غضبَ مرّة، وضربَ البحر بعصاه، فانشقَّ وعبره...لكنَّ معلَّمك، يسوع، مشي على وجه الماء، وجعل الأعماق نفسها موطئًا للأقدام.»

إيليًّا، بعد تضرّع، كثَّر دقيق الأرملة وأقام ابنها من الموت.

أمّا هو (المسيح)، فقد دعاك - وأنت تلميذٌ له - من وسط الصيادين، وأشبع بقلَّةٍ من الأرغفة آلافَ الناس، وتركَ الجحيمَ عاريًا من سلاحه، وخطفَ أولئك الذين، مذ ظهر الإنسان على الأرض، كانوا مُستسلِمين لنوم الموت.

ملحوظة توضيحية: « في هذه الفقرة، يواصل القديس يوحنا الذهبي الفم مقارنة المسيح بالأنبياء العظام مثل إيليًّا، مُظهرًا أن ما فعله الربّ يفوقهم جميعًا في القدرة والجحد:

فإيليًّا أقام واحدًا من الموت، أمَّا المسيح فأقام البشريّة كلَّها من موتٍ أبديّ. إيليًّا كثَّر الطحين، أمَّا المسيح فأشبع الآلاف بخمسة أرغفة.

والمسيح هو الذي دعا بطرس من البحر، لاكنبيِّ فحسب، بل كربّ الخليقة. إنَّما دعوة لرؤية المسيح، لاكمجرَّد صانع معجزات، بل كابن الله الحيّ، الذي كشف لنا في تحلّيه وحّه الآب، وجعلنا شركاء في مجمده الإلهي، وكغالب الموت ومحرّر البشريّة من الجحيم.»

«لهذا، يا بطرس، لا تقُل: «لنصنع هنا ثلاث خيام»، ولا «جيّدٌ أن نكون هنا»، ولا أيّ كلام يعود إلى ما هو بشريّ أو صغير أو دنيويّ أو تافه. بل فكُر في العلويّات، واطلب العلويّات، كما أعلن بولس، لا ما هو أرضيّ. لأنّه كيف يكون جميلًا أن نكون نحن هنا، حيث الحيّة أساءت التصرّف وأضرّت بالإنسان الأوّل، وأغلقت الفردوس؟ وحيث سمعنا أن يأكل خبزه بعرق وجهه؟ وحيث تعلّمنا أنَّه قيل له أن يتنهّد ويرتعد بسبب عصيانه على الأرض؟ وحيث كلّ شيءٍ هو ظلّ؟ وحيث كل شيءٍ سيمضي ويزول في وقتٍ لا يزيد عن لمحةٍ واحدة؟

فكيف، إذًا، يكون البقاء هنا أمرًا جميلاً؟

إن كان المسيحُ أراد أن يتركنا هنا، فلماذا أخذ جسدًا ودما؟ وإن كان يريد أن يتخلّى عنّا هنا، فلماذا انحنى بتواضع نحو الإنسان الساقط؟ ولماذا أقامَ من كان ساقطًا على الأرض؟»

ملحوظة توضيحية: في هذه الفقرة، يُقدّم الذهبي الفم توبيخًا لاهوتيًّا رفيعًا لبطرس - ولكل من يرغب أن يستقر في "راحة أرضيّة" مؤقّتة - فيقول له: "لا تطلب أن تبقى على حبل التجلّي، فالأرض ليست مقامنا الأبديّ!" إنّه يُظهر بوضوح أن هذه الأرض هي موضع السقوط، والدموع، والعرق، والظلِّ الزائل. أما المسيح، فقد اتِّخذ جسَّدًا لا لكي يمكث معنا على الجبل، بل ليرفعنا معه إلى حيث النور الذي لا يغرب. إنها دعوة إلى الترحال الروحي، لا إلى التعلّق بما هو زائل وأرضي."

«إِن كنتَ تظنّ أنّه من الجميل أن نبقى على الأرض، فقد نلتَ لقب «حامل مفاتيح السماوات» عبثًا.

فَفي أَيِّ مَوْضِع، إِذًا، تُسْتَخْدَمُ مَفَاتِيحُ السَّمَاوَاتِ؟

إن كنتَ تشتهي هذا الجبل، فاترك إذًا السماوات إلى ما بعد!

وإن كنتَ تريد أن تنصب حيامًا، فلا تتصرّف كمَن سيُقيمه الربّ حجرًا أساسًا للكنيسة.

لأنَّ المسيح لم يتجلُّ عبثًا، بل لكي يُظهر لنا، من خلال الأمور المنظورة، التحوّل الذي ستخضع له طبيعتنا، وكذلك مجيئه الثاني الخلاصي، الذي سيكون على الغمام، وسط أصوات رؤساء الملائكة. فهو ذاته ذاك الذي يكتسي النور كالثوب، والذي سيكون ديّان الأحياء والأموات.

لذلك أظهر موسى وإيليّا، لكي يقدّم أمثلة عن الوجوه القديمة.» وماذا يقول الكاتب العظيم (الإنجيلي لوقا)؟

«وبينما هو (بطرس) لا يزال يتكلّم، إذا بسحابةٍ نيّرةٍ تُظلّلهم، وإذا بصوتٍ من السماء يقول: «هذا هو ابني الحبيب، الذي به سُرِرتُ كلَّ السرور، فله اسمعوا».

وفيما بطرس لا يزال يتكلّم، قال الآب ردًّا على كالامه:

«لماذا، يا بطرس، تقول إنّه جميل أن نكون هنا، وأنت لا تعرف ما الذي تقوله؟ هل نسيتَ نفسك؟ أم أنّك تغار من الجنس البشريّ؟ أما زلتَ لم تُدرَّب بعد؟

ألم تكتسب بعدُ المعرفة الأكيدة بالبنُوّة، أنتَ الذي قلتَ: « أنتَ هو المسيح، ابن الله الحيّ». كم من المعجزات رأيتَها بوضوح، يا ابن يونا، ولا تزال تُدعى سمعان؟

لقد جعلك حاملًا لمفاتيح السماوات، ومع ذلك لم تخلع بعدُ عنك ثوب مهنتك البحريّة!

ملحوظة توضيحية : في هذه الفقرة، يُسلّط القديس يوحنا الذهبي الفم الضوء على توبيخ الله الآب لبطرس، لا بلهجة الغضب، بل بروح التقويم الأبويّ والمحبّة. فمع أن بطرس قال سابقًا الإقرار الإيماني الصحيح: «أنت هو المسيح، ابن الله الحيّ»، إلا أن تصرّفاته لا تزال تنبع من عقل بشري، لا من وحي الروح. وهنا يشير الذهبي الفم إلى أن معرفة البنُوّة الإلهيّة لا تكتمل بمجرد

الإقرار اللفظي، بل تُنبَت بالسلوك المطابق لها. فكيف يليق بمن أُعطي مفاتيح ملكوت السماوات، أن يتصرّف كمن لم يخلع بعدُ ثوب الصيّاد؟!

«ها أنتَ، وللمرّة الثالثة، تُقاوِم مشيئة المخلّص، دون أن تعلم ما قول.

لقد قال لك: «ينبغي أن أتأ لمّ»، وأنت قلتَ: «حاشا لك أن يكون هذا».

وقال: «كلكم ستشكّون فيّ»، وأنت قلتَ: «وإن شكّ الجميع، فأنا لن أشكّ».

وها أنتَ الآن تريد أن تُقيم خيمةً للمسيح، ذاك الذي، معي، أسّس الأرض، («معي» = المسيح «مع الآب»، في شركة جوهريَّة أزليَّة.) ذاك الذي، معي، جمع الكُتل المائيّة وخلق منها البحر، ذاك الذي، معي، ثبّت السماء، وأشعل في الأثير نارًا، ذاك الذي، معي، صنع كلّ ما خُلق قبل الخليقة المنظورة.

خيمة لذاك الذي وُلِدَ منى؟

خيمة لذاك الذي يسكن فيَّ وفيكم؟

خيمة لآدم، الذي لا أب له؟

خيمة لله، الذي لا أمّ له؟

خيمة لذاك الذي جعل له مسكنًا مختارًا: رحم العذراء النقيّة؟ لأنّك تريد أن تصنع ثلاث خيام، وأنت تجهل ما تقول، فها أنا قد جعلتُ سحابةً نيّرة خيمةً.

هكذا أخفيتُ الحاضرين، وقلتُ بصوتٍ عظيم: «هذا هو ابني الحبيب، الذي به شُرِرت. ليس موسى ولا إيليّا، بل هو. لا ذاك، ولا الآخر، بل هو وحده، هو بعينه، هو مُختاري: له اسمعوا!».

ملحوظة توضيحية: «في هذه الذروة العظيمة، يُبرز القديس يوحنا الذهبي الفم إعلان الله الآب بقوّة:

لا مساواة بين الابن وأيّ نبيّ، حتى وإن كان عظيمًا كموسى أو إيليّا. فالابن هو المختار، هو الواحد، المولود من الآب قبل كل الدهور، الذي سكن في البتول، وأحذ جسدًا، وحلّ بيننا. وحده هو المستحقّ أن يُصغى إليه. الذهبي الفم، بأسلوبه اللاهوتي البلاغي، يُوقظ قلب المؤمن من أن يضع المسيح في مصاف الأنبياء، ويذكّره أن يسوع هو الله المتجسّد، لا نبيًّا بين المنبياء، بل ربّ المجد الظاهر في الجسد.»

لقد جعلتُ موسى بارًا، أمّا هذا (الإبن)، فقد وجدته موضع سروري التام.

إيليّا أخذتُه من الأرض، أمّا هذا فأرسلته من العذراء إلى السماء عينها.

لأنَّ أحدًا، كما يقول المسيح، لم يصعد إلى السماء، إلا ذاك الذي نزل من السماء.

من هناك، إذًا، تمّم نزوله إلى الأرض، ومن هناك خرج من ذاته، آخذًا صورة عبد.

فإنْ لم يَبقَ كما هو، بل صار كما نحن تمامًا، وإنْ لم يحتمل الصليب لأجلنا في هيئة بشرية، وإنْ لم يفتدِ العالم بدمه، فعندئذٍ لا يكون

التدبير الإلهي قد تمّ، وتبقى أقوال الأنبياء في الأزمنة القديمة مجرّد كلمات غير مؤكّدة.

لكن، تَوقّفْ يا بطرس، ولا تفكّر بالأمور التي تخصّ البشر، بل بما يليق بالله. ولأنّه هذا هو ابني الحبيب، الذي به سررتُ كلّ السرور.

له اسمعوا. فإنّني قد عبّرتُ بصوتٍ عن هذا مرتين: مرةً وأنتم حاضرون على هذا الجبل، وأحرى حين كان يوحنّا حاضرًا عند نحر الأردن.»

«هذا الصوت هو ما أعلنه حقًا النبي القديم (داود)، حين هتف بصوت عظيم قائلاً: «تفرح حبل تابور وحبل حرمون باسمك».

أيُّ اسمِ هذا؟ «هذا هو ابني الحبيب».

لأنَّه وهبه اسمًا أعظم من كلِّ اسم.

لكن، لا بدّ أنك ستسأل، يا صديقي الحبيب: ما معنى: «تابور وحرمون يبتهجان باسمك»؟

فلتتعلَّمه، إذًا، واطبعه في فكرك:

جبل تابور هو الجبل الذي شاء المسيح أن يتجلّى عليه، وهناك شهد الآب عنه أنه هو ابنه، كما سمعتم منذ قليل.

أما جبل حرمون الصغير، فهو من أرض الأردن، ومن هناك صعد إيليّا إلى السماء، وبالقُرب منه، في مياه الأردن الجارية، رغب المسيح أن يعتمد، وهناك أيضًا شهد الآب عنه أنه هو ابنه.

في هذين الجبلين، أكّد الآب القدوس الطاهر بنوّة ابنه، وفي كلتا المناسبتين، أعلن بصوتٍ قويّ قائلًا: «هذا هو ابني الحبيب، الذي به سُرِرتُ، فله اسمعوا!».

لأنَّ من يسمع له، يسمع لي أيضًا. ومن يستحيي به وبكلامه، أستحيي به أنا أيضًا، حين أظهر في مجدي مع الملائكة القديسين. له اسمعوا، بلا تصنّع، بلا شرّ، بلا فضول، بل بالإيمان اطلبوه، لا أن تُحاولوا بعبث لغوي أن تُحدّدوا مقاييس عظمته، بل بالإيمان تقدموا نحو ما يتجاوز المنطق، لا أن تُحرّبوا بكلماتكم أن تقيسوا مقياس الكلمة (اللوغوس).

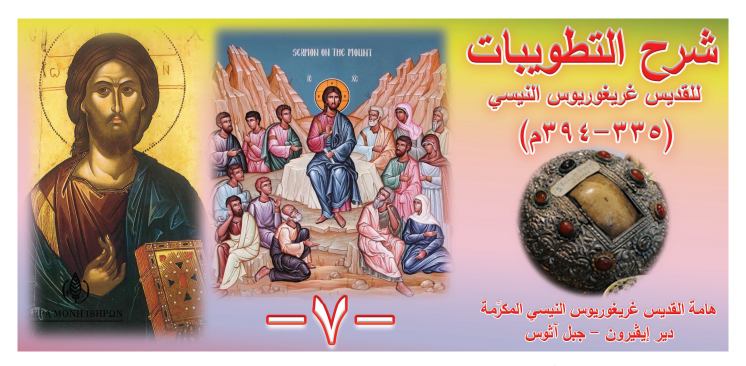
فها هو بولس، الخطيب البارع، يكبح جماح العقل الفضولي، ويُعلَّم الكلّ دون خوف، ويصرخ عاليًا: «يَا لَعُمْقِ غِنَى اللهِ وَحِكْمَتِهِ وَعِلْمِهِ! مَا أَبْعَدَ أَحْكَامَهُ عَنِ الْفَحْصِ وَطُرُقَهُ عَنِ الاسْتِقْصَاءِ!». (رومية ١١: ٣٣).

ملحوظة توضيحية: يختم القديس يوحنا الذهبي الفم هذه العظة بدعوة حاسمة: «آمنوا، لا تُجادِلوا». وهو يُحدّر من محاولة إدراك المسيح بعقل بشري محدود، كما لو كنا نحاول أن نُحدّد ما لا يُحدّد. ويُشبّه من يسلك هذا الطريق بد «الإنسان الفضولي»، الذي يطمع إلى اقتحام أسرار الله دون خشوع.

بل يرى أن بولس نفسه، على عمق معرفته، قد وضع حدًا للتأمّل، واقتبَس الذهبي الفم من رومية ٣٣: ١١ ليُعلن أن الفهم الحقيقي لا يقوم على البرهان العقلى، بل على الإيمان المتواضع والتسليم الصادق.

وهنا تَصدُق كلمة النبي إشعياء: «إِنْ لَمْ تُؤْمِنُوا، فَلَنْ تَفْهَمُوا» (أشعياء ٩:٧ سبعينيَّة) - فالفهم الروحي لا يُعطى إلا لمن يسير في درب الثقة والطاعة.

"له المجد في الدهور التي لا تنتهي. آمين."



# لَّهُ عُوْنَ.» (مت السَّلاَمِ، الأَنَّهُمْ أَبْنَاءَ اللهِ يُدْعَوْنَ.» (مت ٥: ٩)

# هذا التطويبُ هو قُدسُ الأقداس:

فإنَّ حيمة الاجتماع المقدَّسة، التي صنعها موسى النبي، وكلّ ما في قسمها الأول المعروف بـ «القُلس»، كان طاهرًا ومقدّسًا.؛ ولكنَّ الجزءَ الأعمق، الّذي لا يدخله إلّا رئيسُ الكهنة مرَّةً واحدةً في السَّنة، كان يُدعَى قُلسَ الأقداس. وأظنُّ أنَّ هذه التسمية المشدَّدة تُظهر أنَّ قداستَه لم تكن كمثل بقيّة الأجزاء، بل هو أقدسُ منها كلّها. وهكذا أيضًا أعتقدُ أنَّ الأمرَ يُطابِقُ حالة التطويباتِ الّتي قِيلَت على الجبل. فإنَّ كلَّ ما وضعه الكلمة الإلهي مُقدَّسٌ بكليّته، ولكنَّ هذا التطويب بالذات هو قُدسُ الأقداس، لأ نَّه إنْ كانت بركةُ رؤية الله لا يُمكن أن يُتفوق عليها، فإنَّ صيرورة الإنسانِ ابنًا لله تفوقُ حتى ما كان عليه الإنسان في نعيم الفردوس.

فماذا يعني هذا التطويب؟ وأيُّ مصطلحاتٍ تَكفي للتعبير عن عطيَّةِ هذا الوعدِ العظيم؟ فإذا سمَّيتَ ما يَعِدُ به هذا التطويبُ صالحًا أو مجيدًا أو ساميًا، فإنَّ ما مُعِلَ معروفًا هو أمرٌ أسمى مِمَّا تَعنيه هذه الأوصاف. فهذا التطويبُ هو تحقيقٌ يفوق الصلاة، وعطيَّةٌ تفوق الرجاء، ونعمةٌ تسمو فوق الطبيعة. فماذا يكون الإنسانُ بالمقارنةِ مع الطبيعةِ الإلهيَّة؟ وأيُّ كلامٍ مُقدَّسٍ أقتبسهُ لإثباتِ أنَّ للطبيعةِ البشريَّةِ بعض الامتياز؟ فالطبيعةُ البشريَّةِ بعض الامتياز؟ فالطبيعةُ البشريَّة، حسب رأي إبراهيم، هي ترابٌ ورمادٌ (تكوين ١٨: فالطبيعةُ البشريَّة، حسب رأي إبراهيم، هي غشبٌ (إشعياء ٤٠٤: ٢)؛ وحسب رأي إشعياء النبي، هي عُشبٌ (إشعياء ٤٠٤: ٢)؛ وبولس الرسول وسفر الجامعة يقول: هي باطلة (جامعة ١: ٢)؛ وبولس الرسول يقول: هي سِقْطُ (١ كورنشوس ١٥: ٨).

ولكن، ماذا يكون الله؟ وبأيّ كلامٍ أُعبِّر عن طبيعته؟ وبأيّ شيءٍ نُشَبِّهُه؟ «مَن كالَ بِكَفِّهِ المياة، وقاسَ السماواتِ بالشِّيْر، وكالَ بالكيلِ تُرابَ الأرضِ» (إشعياء ٤٠: ١٢)؟ «فبِمَن تُشَبِّهونني فأُساويه؟ يقولُ القدُّوسُ» (إشعياء ٤٠: ٢٥).

وسِفْرُ الجامعةِ يُكرِّر نفسَ النَّصيحة، قائلًا: «لا تَسْتَعْجِلْ فَمَكَ، ولا يُسْرِعْ قَلْبُكَ إلى نُطْقِ كَلامٍ قُدَّامَ اللهِ، لأنَّ الله في السَّماواتِ، وأنتَ على الأرضِ» (جامعة ٥: ٢). وهو بذلك يُظهِرُ سُمُوَّ الطبيعةِ الإلهيَّةِ وتفوُّقها على كلِّ الأفكارِ الأرضيَّة. ومع ذلك، فإنَّ الإنسانَ يصيرُ قريبًا من هذا الجلالِ العظيمِ الذي لا يُمكنُ رؤيتُهُ أو سَماعُه، ويقبَلُهُ إلهُ الكونِ ابنًا له.

فَكَيْفَ يُمْكِنُ لِلْمَرْءِ أَنْ يُقَدِّمَ شُكْرًا يَلِيقُ بِمِذِهِ الْعَطِيَّةِ؟ وَبِأَيِّ كَلِمَاتٍ وَأَيِّ أَفْكَارٍ ثُمُّكُنِنَا أَنْ ثَمْدَحَ فَيْضَ النِّعْمَةِ هذهِ؟ لأَنَّهُ إِنْ كَانَ الإِنْسَانُ قَدْ جُعِلَ مُسْتَحِقًّا أَنْ يُصْبِحَ ابْنًا للهِ، فَهُوَ سَيَمْتَلِكُ فِي ذَاتِهِ كَرَامَةَ الآبِ، وَيُصْبِحُ وَارِثًا لِكُلِّ خَيْرًاتِ الآبِ. فَاللهُ يَفْتَحُ يَدَيْهِ بِسَخَاءٍ لِكَيْ الآب، وَيُصْبِحُ وَارِثًا لِكُلِّ خَيْرًاتِ الآبِ. فَاللهُ يَفْتَحُ يَدَيْهِ بِسَخَاءٍ لِكَيْ يُمْنِحُنَا كُنُوزَهُ الَّتِي لا تُوصَف! فَبِمَحَبَّتِهِ لِلإِنْسَانِ، يُعِيدُ لِطَبِيعَتِنَا - الَّتِي كُنْ أَمْنَا لَهُ عَظِيمٌ هُو ثَوَابُ الصِّرًاع. أَهَانَتْهَا الْخُطِيَّةُ - كَرَامَةً تُقَارِبُ كَرَامَتَهُ. إِذًا، فَعَظِيمٌ هُو ثَوَابُ الصِّرًاع.

# ما هو هذا الصراع؟

وَلَكِن، مَا هُوَ هَذَا الصِّرَاعُ؟ يَقُولُ الرَّبُّ: إِنْ كُنْتَ صَانِعًا سَلاَمًا، فَسَتُكَلَّلُ بِنِعْمَةِ النَّبَيِّي كَابْنٍ. فَيَبْدُو لِي أَنَّ الْعَمَلَ الَّذِي يُوعَدُ لَهُ بِثَوَابٍ عَظِيمٍ مِهَذَا الْمِقْدَارِ، إِنَّا هُوَ بِذَاتِهِ عَطِيَّةٌ. لأَنَّهُ أَيُّ الْأَشْيَاءِ الَّتِي يَشْتَهِيهَا الْبَشَرُ أَحْلَى مِنْ حَيَاةٍ سَلاَمِيَّةٍ؟! حَتَّى لَوْ افْتَرَضْنَا أَنَّ الإِنْسَانَ لَدَيْهِ كُلَّ مَا يُعْتَبَرُ عَزِيزًا فِي هذِهِ الْخَيَاةِ: تَرُوةٌ، وَصِحَّةٌ، وَزَوْجَةٌ، وَأَبْنَاءٌ، وَبَيْتٌ...

فَكُلُّ مَا هُوَ مُسِرٌّ، وَلَكِنْ بِدُونِ بَرَكَةِ السَّلاَم، مَاذَا تَكُونُ قِيمَتُهُ إِذَا أَنَهَتِ الْحُرْبُ مُتْعَةُ عُلُوةٌ، وَهُو يَجْعَلُ كُلَّ مَا هُوَ عَزِيزٌ فِي الْحَرْبُ مُتْعَةً الْعَامَّةَ هِي أَعْظَمُ مِنْ أَسْبَابِ الأَلَمَ عَزِيزٌ فِي الْحَيَاةِ حُلُواً. إِنَّ الْمِحْنَةَ الْعَامَّةَ هِي أَعْظَمُ مِنْ أَسْبَابِ الأَلَمَ الْفَرْدِيَّةِ. وَالأَطِبَّاءُ يُخْبِرُونَنَا عَنْ شَيْءٍ مُشَابِهٍ فِي حَالَةِ الأَمْرَاضِ الْحُسَدِيَّةِ. الْفَرْدِيَّةِ. وَالأَطِبَّاءُ يُخْبِرُونَنَا عَنْ شَيْءٍ مُشَابِهِ فِي حَالَةِ الأَمْرَاضِ الْحُسَدِيَّةِ. فَإِذَا اتَّفَقَ وُجُودُ مَرَضَيْنِ فِي جَسَدٍ وَاحِدٍ، فَإِنَّ الأَقْوَى فِيهِمَا هُو مَا يَشْعُرُ بِهِ الْمَرْضُ الآخِرُ يَبْقَى يَسْبَبُهُ الْمَرَضُ الآخِرُ يَبْقَى كَامِنًا طَالَمَا تَعْشَاهُ الإصَابَةُ بِالْمَرَضِ الأَكْتَر قَسْوَةً.

وَهَكَذَا أَيْضًا فَإِنَّ شُرُورَ الْحُرْبِ الأَكْثَرَ حِدَّةً تَجْعَلُ الأَفْرَادَ فَاقِدِي الشُّعُورِ بِنَكَبَاتِهِمْ. وَلَكِنْ إِذَا أَصْبَحَتِ النَّفْسُ فَاقِدَةَ الشُّعُورِ بَعْضَ

الشَّيْءِ حَتَّى بِمَصَائِبِهَا، لأَنَّ شُرُورَ الْحُرْبِ الشَّائِعَةَ تَكُونُ قَدْ أَفْزَعَتْهَا؛ فَكَيْفَ يُكُونُ حِينَئِدٍ فِي كُلِّ فَكَيْفَ يُكُونُ حِينَئِدٍ فِي كُلِّ مَكَانٍ جُيُوشٌ وَخُيُولٌ وَقُيُودٌ وَأَصْوَاتُ أَبْوَاقٍ. وَيَكُونُ الْبَشَرُ بِلِبَاسِ مَكَانٍ جُيُوشٌ وَخُيُولٌ وَقُيُودٌ وَأَصْوَاتُ أَبْوَاقٍ. وَيَكُونُ الْبَشَرُ بِلِبَاسِ الْمَعْرَكَةِ، وَمُدَجَّحِينَ بِالرِّمَاحِ، وَالدُّرُوعُ تَطِنُّ مَعًا، مُوحِيَةً بِالْخُوفِ وَالْفَزَع.

تُوجَدُ مُوَاجَهَاتٌ فَرْدِيَّةٌ وَنِزَاعَاتٌ مُغَلَّفَةٌ وَصِ رَاعَاتٌ بِاشْتِبَاكٍ مُتَلَاحِمٍ وَمَعَارِكُ، حَيْثُ يُقْتَلُ الرِّجَالُ وَيَهْرُبُونَ وَيُطَارَدُونَ. هُنَاكَ نَوْحٌ مُفْعَمٌ بِالضَّجِيجِ، إِذْ تَكُونُ الأَرْضُ مُخَضَّبَةً بِالدِّمَاءِ، وَيُدَاسُ الْمَوْتَى بِالأَقْدَامِ، وَالْمَحْرُوحُونَ يُنْبَذُونَ، بِالإِضَافَةِ إِلَى جَمِيعِ الْفَظَاعَاتِ الْمُرِيعَةِ الْمُتَعَلِّقَةِ بِالْخُرْبِ.

#### محبة الله للإنسان:

هَلْ يُمْكِنُ لِإِنْسَانٍ مُنْهَمِكٍ فِي مِثْلِ تِلْكَ الأُمُورِ أَنْ يَلْتَفِتَ لِأَيِّ فِكْرَى مُفْرِحَةٍ؟ وَحَتَّى إِذَا كَانَ أَخْيَانًا يَتَسَلَّلُ فِكْرُ أَهْرٍ مُحَبَّبٍ إِلَى نَفْسِهِ، فَإِنَّهُ فِي الْحُالِ يَتَذَكَّرُ أَنَّ أَفْكَارَهُ الْعَزِيزَةَ لَدَيْهِ هِي فِي خَطَرٍ! فَعِنْدَمَا يُكَافِئُكَ اللهُ إِذَا ابْتَعَدْتَ عَنْ شُرُورِ الْحُرْبِ، فَهُو يُمْنِحُكَ عَطِيَّةً مُضَاعَفَةً. لِأَنَّ إِحْدَى الْعَطَايَا هِيَ الْمُكَافَأَةُ عَلَى الْكَفَاحِ، وَالأُخْرَى هُمَا الْكَفَاحُ ذَاتُهُ. إِذَنْ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُوعِدِ الإِنْسَانُ بِرَجَاءٍ أَكْثَرَ، فَإِنَّ هِيَ الْكَفَاحُ ذَاتُهُ. إِذَنْ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُوعِدِ الإِنْسَانُ بِرَجَاءٍ أَكْثَرَ، فَإِنَّ هُوعِدِ الإِنْسَانُ بِرَجَاءٍ أَكْثَرَ، فَإِنَّ أَوْلِكَ الَّذِينَ لَدَيْهِمْ شُعُورٌ، يُمْتَحُونَ سَلَامًا مِنْ أَجْلِهِ يَفُوقُ كُلَّ شَيْءٍ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَدَيْهِمْ شُعُورٌ، يُمْتَحُونَ سَلَامًا مِنْ أَجْلِهِ يَفُوقُ كُلَّ شَيْءٍ

بِذَلِكَ يُمْكِنُ رُوْيَةُ كَمْ أَنَّ اللهَ يُحِبُّ الإِنْسَانَ حَتَّى إِنَّهُ يُمْنِحُ الْمُكَافَأَةُ التَّمِينَةَ، لَيْسَ عَلَى الآلامِ وَالْعَرَقِ، وَلَكِنْ عَلَى التَّمَتُّعِ بِالسَّعَادَةِ. إِنَّ السَّلامَ هُو بِالتَّاْكِيدِ أَعْظَمُ الأُمُورِ الَّتِي تَمُنْحُ فَرَحًا، وَهَذَا هُو مَا يَرْغَبُ اللهُ أَنْ يَكُونَ لِكُلِّ مِنَّا بِمِقْدَارٍ يَجْعَلُهُ يَعْتَفِظُ بِهِ، لَيْسَ لِنَفْسِهِ فَقَطْ، بَلْ اللهُ أَنْ يُكُونَ لِكُلِّ مِنَّا بِمِقْدَارٍ يَجْعَلُهُ يَعْتَفِظُ بِهِ، لَيْسَ لِنَفْسِهِ فَقَطْ، بَلْ لِكَيْ يُمُكِنَهُ أَنْ يُوزِّعَ مِنْ فَيْضِ وَفْرَتِهِ لِآخِرِينَ أَيْضًا. إِنَّهُ يَقُولُ: «طُوبِي لِكَيْ يُكُونَ لِكُلِّ مِنْ فَيْضِ وَفْرَتِهِ لِآخِرِينَ أَيْضًا. إِنَّهُ يَقُولُ: «طُوبِي لِكَيْ يُعْطِيهُ لِغَيْرِهِ؛ وَلَكِنْ لِصَائِعُ السَّلاَمِ هُو الَّذِي يُمْنِحُ سَلامًا لِغَيْرِهِ؛ وَلَكِنْ لِصَائِعُ السَّلاَمِ هُو الَّذِي يُمْنِحُ سَلامًا لِغَيْرِهِ؛ وَلَكِنْ فَاقِدُ الشَّيْءِ لَا يُمُكِنُهُ أَنْ يُعْطِيهُ لِغَيْرِهِ. وَمِنْ ثَمَّ عَنْقُلُهُ لِأُولَئِكَ الْمُحْتَاجِينَ فَاقِدُ الشَّيْءِ لَا يُعْظِيهُ لِغَيْرِهِ. وَمِنْ ثَمَّ مَنْ فَلُهُ لِأُولَئِكَ الْمُحْتَاجِينَ أَنْتُكُونَ السَّلامَ الْعَنْ الْوَاضِحَ لِهَذِهِ الآيَةِ، هُو أَنَّ كُلَّ مَا خَتَاجُهُ هُو أَنْ لَكُونَ السَّكِمَ عَذَا السَّلامَ الْعَجِيبَ هِ إِلَيْهِ، فَوْ أَنَّ كُلَّ مَا خَتَاجُهُ هُو أَنْ تُكُونَ لَكُلُّ مَا خَتَاجُهُ هُو أَنْ تُكُونَ لَكُلُو اللَّذِهِ الْآيَةِ، هُو أَنَّ كُلَّ مَا خَتَاجُهُ هُو أَنْ تُكُلُقُ مِنَا لَلْسَلامَ الْعَجِيبَ.

#### ما هو السلام؟

وَلَكِنْ دَعْنَا نُفَكِّرْ أَوَّلًا فِي مَا هُوَ السَّلَامُ! إِنَّهُ بِالتَّأْكِيدِ لَيْسَ سِوَى الْمَيْلِ مِحَبَّةٍ خُو الْقَرِيبِ. وَمَا هُوَ الَّذِي يُعْتَبُرُ عَكْسَ الْمَحَبَّةِ؟ إِنَّهُ الْمَيْلِ مِحَجَّةٍ خُو الْقَرِيبِ. وَمَا هُوَ الَّذِي يُعْتَبُرُ عَكْسَ الْمَحَبَّةِ؟ إِنَّهُ الْخَيْدُ وَالْغَضَبُ وَالْحَسَدُ، هَذِهِ الأُمُورُ الَّتِي تُؤدِّي إِلَى الاسْتِيَاءِ وَالرِّيَاءِ وَالرِّيَاءِ وَالرِّيَاءِ وَالْحَيْدِ الْحُدْبِ. أَتُرَى كَيْفَ أَنَّ هَذِهِ الْكَلِمَةَ (أَيْ السَّلَامُ) تَكُونُ تِرْيَاقًا لِعِدَّةِ أَمْراضِ؟

لأَنَّ السَّلَامَ يُقَاوِمُ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِمَّا الَّتِي ذَكَرْنَاهَا، وَيَمْحُو بِوُجُودِهِ تِلْكَ الشُّرُورَ، وَذَلِكَ كَمَا يَتَلَاشَى الْمَرَضُ عِنْدَمَا تَتْبَعُهُ الصِّحَّةُ؛ وَهَكَذَا أَيْضًا عِنْدَمَا يَظْهَرُ السَّلَامُ تَزُولُ كُلُّ الأَوْجَاعِ الْمُتَّصِلَةِ بِمَا هُوَ عَكْسُ السَّلَام.

ويمكنك أن تُفكِّر في أيِّ نوعٍ من الحياةِ يعيشها أولئك الذين يُعامِلون

بعضَهم بعضًا بحسدٍ وحقد. إِنَّ الله يريدُ أَن تسودَ عليك نعمةُ السلام، حتى تشفي حياتُك الآخرينَ من المرض. ومَن يمكنُه أَن يُعدِّدَ بالتفصيلِ كلَّ الشرورِ التي تتأتَّى من الغضب؟ لذلك فإنَّ الشخصَ الذي يمنعُ هذا الخِزي، يُعتَبَرُ حقًّا مُبارَكًا، ويَنبغي أَن يُكرَّمَ بسببِ هذا الفعلِ النافع.

وبِقَدرِ ما تَفوقُ النفسُ على الجسد، يكونُ الإنسانُ الذي يَشفي النفوسَ مُكرَّمًا أكثرَ من الذين يَشفون الأجساد. لهذا السببِ يدعو الربُّ صانِعَ السلام ابنًا لله، لأنَّه يتشبَّهُ بالإلهِ الحقيقيِّ الذي يمنحُ الحياة البشريَّة هذه البركات.

### مَن هم صانعو السلام؟

فَمَن هم صانعو السلام؟ هُم أُولئك الذين يتشبَّهون بالحبَّة الإلهيَّة للإلهيَّة اللهُمَّة. إنَّ الربَّ مُعطي البشر، والذين يُظهِرون في حياتهم ميزة القُدرة الإلهيَّة. إنَّ الربَّ مُعطي الخيرات، يُبطِلُ تمامًا أيَّ شيءٍ ليس له صلةٌ بالصلاح، وغريبٌ عنه.

وهكذا أنتَ ينبغي أن تطردَ الحِقْدَ، وتُبطِلَ الحربَ، وتُبيدَ الحَسَدَ، وتُبطِلَ الحربَ، وتُبيدَ الحَسَدَ، وتتحلَّصَ من الصِّراع، وأن تنتزعَ الرِّياءَ، وتُخمِدَ من الدَّاحلِ الاستياءَ من الأضرارِ التي تَكْمُنُ في القلبِ.

إِنَّ النُّورَ يَتْبَعُ انْقِشَاعَ الظُّلْمَةِ؛ وَهَكَذَا أَيْضًا تِلْكَ الشُّرُورُ تَحُلُّ مَكَانَهَا فِي النُّورِ: الْمَحَبَّةُ وَالْفَرَحُ وَالسَّلاَمُ وَاللَّطْفُ وَالشَّهَامَةُ (انْظُرْ غَل ٥: قِمَارُ الرُّوحِ: الْمَحَبَّةُ وَالْفَرَحُ وَالسَّلاَمُ وَاللَّطْفُ وَالشَّهَامَةُ (انْظُرْ غَل ٥: ٢٢)، أَيْ كُلُّ الصَّالِحَاتِ الَّتِي عَدَّدَهَا الرَّسُولُ (بُولُس).

فَكَيْفَ، إِذَنْ، لَا يَكُونُ مُوَزِّعُ الْعَطَايَا الإِلْهِيَّةِ مُبَارَكًا، طَالَمَا أَنَّهُ يَتَشَبَّهُ بِعَطَايَا اللهِ، وَيُشَكِّلُ أَعْمَالَهُ الصَّالِحَةَ حَسَبَ الْجُودِ الإِلْهِيِّ؟

إِنَّنِي أَعْتَقِدُ أَنَّ الإِنْسَانَ يُدْعَى صَانِعَ سَلَامٍ، بِشَكْلٍ مُمْتَازٍ، إِذَا كَانَ يُهَدِّئُ مُّمَا التَّنَافُرَ بَيْنَ الجَسَدِ وَالرُّوحِ فِي ذَاتِهِ، وَالْحُرْبَ الَّتِي تُلازِمُ الطَّبِيعَةَ، حَتَّى لا يُحَارِبَ نَامُوسَ الجَسَدِ بَعْدَ ضِدَّ نَامُوسِ الذِّهْنِ. (فَصَانِعُ السَّلَامِ) يَكُونُ خَاضِعًا لِلنَّامُوسِ الأَعْلَى، وَيُصْبِحُ خَادِمًا لِلنَّامُوسِ الأَعْلَى، وَيُصْبِحُ خَادِمًا لِلنَّامُوسِ الأَعْلَى، وَيُصْبِحُ خَادِمًا لِلنَّامُوسِ الأَعْلَى، وَيُصْبِحُ خَادِمًا لِلنَّامُوسِ الأَعْلَى،

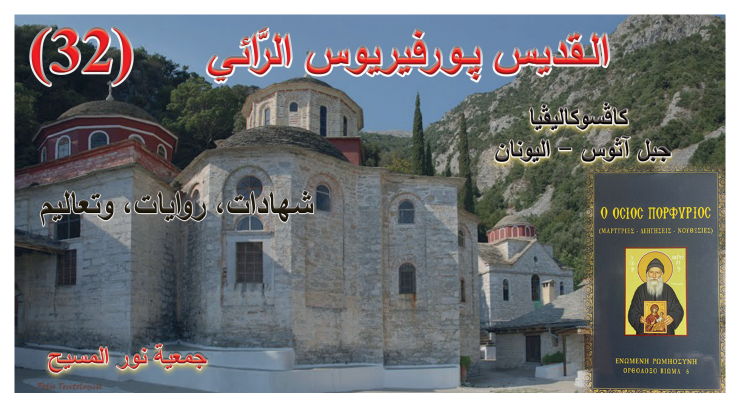
فَيَنْبَغِي أَنْ نَكُونَ عَلَى دِرَايَةٍ بِالْفِكْرِ الَّذِي يَعْتَبِرُ حَيَاةَ الإِنْسَانِ مُزْدَوِجَةً، لأَنَّ الْكَلِمَةَ (الإِلْحِي) تُشِيرُ إِلَى ذَلِكَ؛ فَعِنْدَمَا يُنْتَزَعُ حَائِطُ الشَّرِّ الَّذِي يَعْتَرِضُ سَبِيلَنَا، فَإِنَّ الْإِثْنَيْنِ يُصْبِحَانِ وَاحِدًا وَمُنْدَجِينَ، لأَنَّ كَالَا مِنْهُمَا يَكُونُ مُتَّحِدًا بِالصَّلاَح.

وَحِينَ إِنَّهُ يُعْتَقَدُ أَنَّ اللَّاهُوتَ لَيْسَ مُرَكَّبًا بَلْ هُو بَسِيطٌ؛ هَكَذَا تَكُونُ أَيْضًا الطَّبِيعَةُ الْبَشَرِيَّةُ الصَّانِعَةُ سَلاَمًا أَيْضًا، عِنْدَمَا تَتَجَاوَزُ تَرْكِيبَهَا الْمُزْدُوجِ (نَفْسًا وَجَسَدًا)؛ فَهِيَ تَرْجِعُ بِالْكَامِلِ إِلَى الصَّلاَحِ، وَتُصْبِحُ بَسِيطَةً وَخَالِيَةً مِنَ الْخِدَاع.

فَالَّذِي يَكُونُ ظَاهِرًا هُوَ مِثْلُ مَا هُوَ مَغْفِيُّ. وَمَا هُوَ مَغْفِيُّ يَكُونُ مِثْلَ الظَّهِرِ. وَحِينَئِذٍ يَكُونُ التَّطْوِيبُ حَقِيقِيًّا، لأَنَّ النَّاسَ يُدْعَوْنَ حَقًّا أَبْنَاءً للهِ، طَالَمَا أَنَّهُمْ يَكُونُونَ مُطَوَّبِينَ حَسَبَ وَعْدِ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ، الَّذِي لَهُ الْمَحْدُ إِلَى الأَبَدِ. آمِين.

#### (1) مُترجم من كتاب:

Ancient Christian Writers, Vol. 18, p. 85.



# ١١ - تأسيس الهدوئيَّة

## شهادة السيد جورجيوس أرڤانيتيس:

وفي أحد الأيام، كنّا نتمشّى في المنطقة، فصادفنا شخصًا في قطعة أرض، يبيع الخِيَم. فاشترينا خيمتين: واحدة للشيخ، وواحدة لي. الأولى وضعناها فوق سطح السيارة، أما الثانية فكانت ثقيلة، ولم يُعجبه تصميمها، فتركناها.

دفع الشيخ ثمنها، على أن يأخذها في اليوم التالي. في اليوم التالي، عاد الشيخ ولم يجد البائع. لكن بنعمة الله، وبواسطة رؤيا، استطاع أن يجده. اقترب منه وقال له ببساطة: «الخيمة.»

- ألم تأتِ لتأخذها وبعتها؟
  - نعم، إذًا أعطني النقود.
    - لقد أنفقتها الآن.

« وهكذا بقي من دون حيمة واضطرَّ الشيخ أن يشتري بيتًا متنقّلًا (كرڤان)، لا يزال موجودًا حتى الآن.»

كان الشيخ يملك معرفة طبيَّة، ليس فقط نتيجة دراسة وتحربة، بل أيضًا من استنارة إلهيَّة. كان يعلم أنَّ الارتفاع عن سطح البحر مفيدٌ للقلب، لكن له أيضًا تأثيرات صحيَّة أخرى. روى لي أنَّ كاهنًا من منطقة أوروبوس صعد إلى قريته في الجبل، وعاد متورد الوجه ومفعمًا بالنشاط، لكنّه مات بعد شهر، لأنّ الانتقال من المرتفعات إلى المنخفضات له تأثيرات مختلفة على الجسم. ولهذا السبب، بعد فيضان كاليشيا، لم يعد الشيخ يذهب إلى هناك. كان قد اشترى أيضًا مقياس ضغط الجوّ الذي يحدّد الارتفاع بشكل غير مباشر.

وصلنا هنا (إلى ميليسي)، الشيخ نقل الكرفان، وأنا نصبتُ الخيمة، وقضينا وقتًا رائعًا. أحببتُ الحياة الطبيعيَّة، أحببتُ أن أعيش في الهواء الطلق، وأحببتُ الشيخ كإنسان، لكن لم أكن أعلم بعد من هو حقًا الشيخ.

الشيخ، في تواضعه، لم يفكّر في البداية ببناء دير كبير. فكَّر أن يهيّئ مكانًا لأرواح قليلة تبعته: أخته خاريكليا، ابنة أخته التي هي اليوم «الجيرونديسا» (الرئيسة الروحيّة)، فيلوثي، بينيلوب، إيسيدورا... كنَّ ثماني نفوس - فبني لهنّ مبنّى من ثماني غرف. وعندما انتهينا، رأينا أن المطبخ صغير بعض الشيء، فأنشأنا او أضفنا إضافة صغيرة، وبعدها قلنا لننشئ قاعة طعام، وكانت فكرة غريبة - لا أعلم من أين أتت الفكرة - لكنها أصبحت كبيرة وتتسع لحوالي ٢٠٠ شخص. بعد ذلك، أراد الشيخ أن يبني كنيسة. فأحذ إذنًا من المطران، وبني معبدًا صغيرًا خشبيًّا، لكنه لم يُستخدم أبدًا في الخدمة الإلهيَّة. كنّا نقيم فيه فقط صلوات الباراكليسي، ولكن لم تُقم فيه أيّة قدّاسات. ثم لاحقًا تمّ نقله (لأنّه كان متنقّلًا، رفعه الرافعة ونقلوه حيثما أرادوا). في النهاية، قيل للشيخ أن يرفع تقريرًا إلى رئيس أساقفة أثينا، لأنّ الدير، رغم أنّه يقع ضمن حدود مطرانيَّة أتيكي، كان مقرّه في أثينا، وقد اشترى هذه الأراضي باسم النساء. قال لأحد المعماريين أن يصمّم له نموذجًا لكنيسة على الورق تتسع لحوالي ١٠٠ شخص. كنت قد وضعت النموذج في خيمتي، وفي إحدى الليالي قبل عيد الفصح، هبّت ريح قويّة فجأة، فحملت النموذج وقذفته على بُعد ٢٠٠ متر. فقال له أحد المطارنة، سيادة المطران بروكوبيوس مطران كيفالونيا، للشيخ: «ماذا تفعل هنا؟ لا تُنشئ كنيسة صغيرة، لأنّ كلّ الأديرة الحيطة بأثينا يهدمون الكنائس الصغيرة، ويُقيمون كنائس كبيرة، يُكبّرونها. ابن واحدة كبيرة». ثمّ أرسلني إلى تسالونيكي، وقال لي: «استأجرْ سيارة، واذهب إلى سوروتي، إلى أورميليا، إلى دير التجلّي عند الأب غريغوريوس، واسألهم إن كانوا سيبنون كنيستهم اليوم، كيف كانوا سيبنونها؟» وكان جوابهم الأوّل: «أكبر». كلّهم قالوا: «أكبر». رجعت وأخبرت الشيخ، فبدأوا ببنائها. فعدتُ وأخبرتُ الشيخ، وقال للمهندسين المعماريين:

«خططٌ أخرى، من البداية، لتُبنى كنيسة كبيرة». وهكذا أصبح

الهيكل كبيرًا.

أمّا بالنسبة للطوابق السفلية، فكان في المخطط أن يحتوي على طابق واحد، لكن عندما بدأنا الحفر وجاء المهندسون، رأوا أن الجرافة كانت قد كشطت صخرة في الجهة الشمالية، وهناك كانت تنتهي الصخرة ويبدأ التراب. وبما أنهم خافوا من أن ينهار الهيكل إذا كانت تلك التربة رخوة، قالوا لنا أن نجري اختبارات حفر لنتبيّن طبيعة الصخرة. فأجرينا تسع حفريات، وحدّدنا موقع الصخرة، ورأينا أن الصخرة كانت مائلة. فقال المهندسون:

«أزيلواكل التراب فوق الصخرة، واملأوا الجزء العلوي المائل بالإسمنت والصخر، أو خذوا مطرقة وكسروا الصخرة لكي تصلوا إلى نفس المستوى مع بقية الصخرة».

فاخترنا الحل الثاني لأنه أكثر توفيرًا، وهكذا وُجد حفرة بعمق ١٢ مترًا. عندها قمنا بإعداد تصميم الطوابق السفلية، ووزّعنا المساحات، لتُصبح مصلّيات، ومستودعات، ومساحات مساعدة أخرى.

وهكذا أُنشئت ثلاثة طوابق سفلية. وكان الشيخ يريد طابقًا سُفليًا معزولًا صوتيًّا، لكي يتمكّن من التعليم، ومن ممارسة الصلاة الذهنية

بهدوء. حتى الآن لم يتم تفعيل هذه الرؤية الخاصة بالشيخ، ولا أعلم ماذا سيمنح الرَّبّ.

عدد المصليات (الكنائس الصغيرة) هو ١٣. والدير ليس كبيرًا. أما الهيكل الرئيسي فهو كبير. والدير بأكمله مبنيّ بمنطق الخط المستقيم، حيث تكون كل الغرف مواجهة للجنوب.

في نحاية المبنى، المهندس الذي وضع التصاميم الأولى، صمَّم المبنى ليدور هكذا، ويصنع زاوية. لكنَّ الشيخ قال له أن يجعله مستقيمًا، لأنَّ ذلك سيلقي ظلَّا على ذاك، ولم يكن يرغب في وجود غرفة واحدة لا تصلها الشمس بالكامل.

وبعد أولى الراهبات الثماني، لم تأتِ إلا قلَّة لاحقًا. لم يرغب الشيخ في تكوين جماعة «بورفيريَّة» (Πορφυριακή ομάδα)، أي مجموعة من الراهبات تُنسَب إليه وتشكّل تيارًا روحيًّا خاصًّا به. بل كان يُرسِل كلَّ واحدة إلى حيث تجد راحةً لنفسها، ولم يكن يهتم بأعداد من يتبعونه. ومع ذلك، بالنسبة للفكر البشري، فمن الصعب فهم كيف أنَّ الشيخ لم يُهدِ اهتمامًا بتأسيس جماعة روحية خاصة تُنسب إليه».

# القديس پورڤيريوس الكافسوكاليفي، وبدعة وهرطقة المسكونيَّة

كان لدى القديس روحٌ اعترافية أصيلة، ويتضح ذلك أيضًا في تسجيلات صوتية تُسمَع فيها صوته وهو يتحدَّث مع أبنائه الروحيين. نُورد فيما يلى تفريعًا لبعض منها:

«الآن، مع ذلك، فإن العالم كله، بمختلف العقليات، أناس كبار وصغار، الذين لا يؤمنون حتى بوجود الله، يرون أنه لا ينبغي أن توجد أديان كثيرة، لأنها تفرِّق بين الناس وتجلب العداوة بينهم. والجميع يسعون، الصغار والكبار والدول وكل هذه الجهات، لإيجاد دين واحد! وهذا سيتم بطريقة ما: أن جميع الأديان متساوية، وننشئ دينًا جديدًا، هذا ما يقوم به الصهاينة، وهم يعملون بجدٍ كبير من أجل ذلك، حتى يُنشِئ الناس دينًا جديدًا جيدًا، ويتركوا فكرة أن هناك جحيمًا وأن هناك شيطانًا وما شابه ذلك... أنا بالطبع لا أريد منكم أن تنشروا فيما بينكم وتقولوا إن جميع الأديان واحدة، ولا فرق بينها، «كلها من الله»، تذهب إلى أي دين تشاء، وتعبد أي إله تشاء. أنا... لا أريد هذه الأمور. لا أحتملها. روحي هكذا».

رفض القديس پورڤيريوس بدعة المسكونيَّة لأنه رأى فيها خطرًا روحيًّا كبيرًا، إذ اعتبرها محاولة لتوحيد الأديان على حساب الحقائق الإيمانية الأساسيَّة، وتخليًّا عن العقيدة الأرثوذكسية الصحيحة. وصفها بأنها «أمور قذرة ونجاسة روحية»، لأنها تقوم على التسوية بين الحقِّ

والباطل، وتُلغي الفروق الجوهريَّة بين الإيمان الحقيقي وغيره من العقائد، ما يؤدي إلى التشويش الروحي والابتعاد عن الخلاص الذي يتمسك به من خلال العقيدة المستقيمة في المسيح.

فبحسب القديس پورڤيريوس، أتى المسيح لكي يُخلِّص العالم ويُعلن عن الحق الإلهي والطريق الوحيد للخلاص. لو كانت كل الأديان متساوية وقادرة على منح الخلاص، لما كانت هناك حاجة إلى مجيء المسيح وتحسُّده وصلبه وقيامته. احتيار الناس لدين آخر يعني رفضًا للحقِّ الذي أعلنه المسيح بنفسه حين قال: «أَنَا هُوَ الطَّرِيقُ وَالحُقُّ للحقِّ الذي أَعلنه المسيح بنفسه حين قال: «أَنَا هُوَ الطَّرِيقُ وَالحُقُ وَالحُقُ اللَّذِي أَعلنه المسيح بنفسه مع رسالة المسيح وعمله الفدائي، لأنَّه جاء فاحتيار دين آخر يتناقض مع رسالة المسيح وعمله الفدائي، لأنَّه جاء ليمنح البشر الخلاص الحقيقي، لا ليوجد مجرد خيار بين أديان متعددة. ويقول أستاذ العقيدة السيد ديميتريوس تسيلينغيديس في إحدى ويقول أستاذ العقيدة السيد ديميتريوس تسيلينغيديس في إحدى عاضراته: «سألت أشخاصًا كانوا قريبين منه، سألتهم: أنتم الذين عايشتموه، والذين كان يُقدِّركم كثيرًا، أنتم الذين ما زلتم ترون القديس پورڤيريوس في حياتكم، ألم يطرح عليه أحد هذا السؤال: ما هي المسكونيَّة؟ أجابوني:

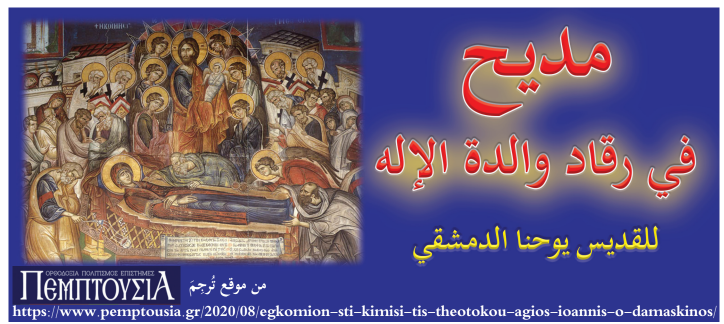
سيدي الأستاذ، كيف لم يُطرَح؟ بالطبع سألناه وأجابنا قائلًا: « إنها أمورٌ قذرة، ونجاسة روحيَّة. ».

# الـمسكونيَّة ليست محبّة

وإنَّما خيانة للمسيح



القديس پاييسيوس الآثوس*ي* 



مَا هٰذَا السِّرُ ٱلْعَظِيمُ ٱلَّذِي يَجْرِي حَوْلَ شَحْصِكِ، أَيَّتُهَا ٱلْأُمُّ الْمُقَدَّسَةُ وَٱلْعَذْرَاءُ؟ «مُبَارَكَةٌ أَنْتِ فِي ٱلنِّسَاءِ، وَمُبَارَكُ هُو ثَمَرَةُ بَطْنِكِ». مَا دَامَ هُنَاكَ بَشَرٌ، فَسَيُطَوِّبُونَكِ، لِأَنَّكِ وَحْدَكِ مُسْتَحِقَّةٌ لِلتَّطْوِيبِ! مَا دَامَ هُنَاكَ بَشَرٌ، فَسَيُطَوِّبُونَكِ، لِأَنَّكِ وَحْدَكِ مُسْتَحِقَّةٌ لِلتَّطْوِيبِ! وَهَا إِنَّ جَمِيعَ ٱلْأَجْيَالِ تُطَوِّبُكِ. قَدْ رَأَتْكِ بَنَاتُ أُورُشَلِيمَ – أَي وَهَا إِنَّ جَمِيعَ ٱلْأَجْيَالِ تُطَوِّبُكِ. قَدْ رَأَتْكِ بَنَاتُ أُورُشَلِيمَ – أَي الْكَنِيسَةِ – فَطَوَّبْنَكِ، وَجَحَّدَتْكِ ٱلْمَلِكَاتُ – أَيْ نُفُوسُ ٱلْأَبْرِا بَعْرَقْ وَلَا الْمَلَكِيُّ ٱلَّذِي تَقِفُ حَوْلَهُ ٱلْمَلَكِيُ ٱلَّذِي تَقِفُ حَوْلَهُ ٱلْمَلَكِيُ ٱللَّذِي تَقِفُ حَوْلَهُ ٱلْمُلَاثِكَةُ نَاظِينَ إِلَى ٱلْأَبْدِ، لِأَنْكِ وَٱلْخَالِقِ جَالِسًا عَلَيْهِ. لَقَدْ صِرْتِ فِرْدَوْسً عَلَيْهِ عَالِمَ الْمُلَكِيُ ٱلَّذِي تَقِفُ حَوْلَهُ الْمُلَاثِكَةُ نَاظِينَ إِلَى ٱلْمَلِكِ وَٱلْخَالِقِ جَالِسًا عَلَيْهِ. لَقَدْ صِرْتِ فِرْدَوْسَ سَكَنَهُ عَقْلِيًّا، أَقْدَسَ وَأَلُوهِيَّةً مِنَ ٱلْفِرْدُوسِ ٱلْقَدِيمِ، إِذْ إِنَّ ذَاكَ ٱلْفِرْدُوسَ سَكَنَهُ الْمُنْرِقِيُّ أَلَيْ وَلَدُوسُ الْمُلِكِي وَلَالْمَلْكِيُ الْمُسَيِعِ، خَلاصَ ٱلنَّابُونُ الْمَالَكِي أَلْتَ الْفَالَمَ، ٱلنَّذِي أَعْرَقَ الْفَالَمَ، اللَّذِي أَعْرَقَ أَلْفِيهَا أَلْتَابُوتُ، لِأَنْتِ فَسَكَنَ فِيكِ رَبُّ ٱلسَّمَاءِ. أَنْتِ ٱلنَّذِي أَعْرَقَ الْفَالِمَ أَلْولِكُ أَلْكِ وَلَدُتِ ٱلْمُسِيحَ، خَلاصَ ٱلنَّعَالَمَ، ٱلنَّذِي أَمْواجَهَا.

#### ملاحظات لاهوتية:

- 🕇 بنات أورشليم = صورة للكنيسة: استخدام رمزي من نشيد الأنشاد.
- † الملكات = نفوس الأبرار: استعارة كتابية للنفوس المحجَّدة في السماء.
- † العرش الملكي = والدة الإله: صورة عميقة من اللاهوت الأرثوذكسي ترى مريم كمن جلسَ الربُّ في رحمها، كأنه على عرش.
- **† عدن القديمة مقابل عدن العقليّة الجديدة**: يُقارن بين عدن التي طُرد منها آدم، وعدن الجديدة التي سكن فيها الرَّبّ.
- † التابوت رمز العذراء: لأنه حمل كلمة الله المتجسِّد كما حمل التابوت الشريعة في القديم.

أَنْتِ ٱلَّتِي رَمَزَتْ إِلَيْهَا ٱلْعُلَيْقَةُ. أَنْتِ ٱلَّتِي صَوَّرَتْكِ ٱلْأَلْوَاحُ ٱلْمَنْقُوشَةُ إِلَيْهَا بِصُورَةِ نَبَوِيَّةِ. لَقَدْ صَوَّرَكِ تَابُوتُ ٱلْعَهْدِ، وَرَمَزَتْ إِلَيْكِ بِوُضُوحٍ ٱلْخَيَّةُ ٱلذَّهَبِيَّةُ وَٱلْمَنَارَةُ وَٱلْمَائِدَةُ وَعَصَا هَارُونَ ٱلَّتِي أَفْرَخَتْ. مِنْكِ ٱلْخُرَّةُ ٱلذَّهَبِيَّةُ وَٱلْمَنَارَةُ وَٱلْمَائِدَةُ وَعَصَا هَارُونَ ٱلَّتِي أَفْرَخَتْ. مِنْكِ ٱلْخُرَّةُ ٱلذَّهَ اللَّاهُوتِ، ٱلْمِقْيَاسُ وَٱلْكَلِمَةُ ٱلْآتِيَانِ مِنَ ٱلْآبِ، ٱلْمَنُّ ٱلْبَعْمَاوِيُّ ٱلْخُلُو، ٱلِأَسْمُ ٱلَّذِي لَا يُوصَفُ وَٱلَّذِي يَفُوقُ كُلَّ ٱلْأَسْمَاوِيُّ الْخُلُورُ ٱلْأَبْدِيُ وَغَيْرُ ٱلْمُقْتَرَبِ إِلَيْهِ، خُبْرُ ٱلْحَيَاةِ ٱلسَّمَاوِيُّ، ٱلثَّمَرَةُ ٱلَّتِي لَلْ يُومَنِيُ بَلْ نَبَتَتْ مِنْكِ بِجَسَدٍ بَشَرِيِّ.

#### ملاحظات لاهوتية:

العليقة (ڤاتوس) (βάτος): تشير إلى العليقة التي رآها موسى تلتهب  $\dagger$ 

ولا تحترق (خر٣: ٢)، رمزًا للعذراء التي حملت اللاهوت دون أن تَحترق.

- الألواح ( $\pi\lambdalpha$ KES): ألواح الشريعة ، صورة للعذراء التي حَمَلَت الكلمة.
- † تابوت العهد، الجرّة، المنارة، المائدة، عصا هارون: كلّها رموز كتابية في سفر الخروج والعدد ترمز إلى العذراء.
- † المَنّ السماوي، النور الأبدي، الكلمة، خبز الحياة: رموز للمسيح الذي ولد منها.

أَ لَمْ تَكُنِ ٱلْأَثُونُ ٱلَّذِي كَانَ يُخْرِجُ نَارًا وَيُبْرِدُ فِي ٱلْوَقْتِ نَفْسِهِ، وَيُحْرِقُ أَيْضًا، رَمْزًا لِلنَّارِ ٱلْإِلْحِيَّةِ ٱلَّتِي حَلَّتْ فِيكِ؟ كِدْتُ أَنْسَى سُلَّمَ يَعْقُوبَ! أَيْضًا، رَمْزًا لِلنَّارِ ٱلْإِلْحَيْةِ ٱلَّتِي حَلَّتْ فِيكِ؟ كِدْتُ أَنْسَى سُلَّمَ يَعْقُوبَ! أَمَا تَبْدُو لِلْحَمِيعِ أَنَّهُ كَانَ يُرْمِزُ إِلَيْكِ، وَكَانَ صُورَةً لَكِ؟ كَمَا رَأَى يَعْقُوبُ طَرَفِي ٱلسُّلَّم يَصِلَانِ ٱلسَّمَاءَ بِٱلْأَرْضِ، وَٱلْمَلَائِكَةَ يَصْعَدُونَ وَيَنْزِلُونَ عَلَيْهَا، هَكَذَا أَنْتِ أَيْضًا وَصَلْتِ مَا كَانَ قَبْلًا مُنْفَصِلًا، إِذْ وَيَنْزِلُونَ عَلَيْهَا، هَكَذَا أَنْتِ أَيْضًا وَصَلْتِ مَا كَانَ قَبْلًا مُنْفَصِلًا، إِذْ صِرْتِ شُلَّمًا لِيَنْزِلَ ٱللهُ إِلَيْنَا، آخِذًا فَجِرَا ٱللهُ إِلَيْنَا، آخِذًا فَجِرَا ٱللهُ إِلَيْنَا، آلِهُ وَالنَّاسِ، وَصِرْتِ سُلَّمًا لِيَنْزِلَ ٱللهُ إِلَيْنَا، آخِذًا فِيهِ، حَتَّى جَعَلَ ٱلْعَقْلَ ٱلْبَشَرِيَّ يُبْصِرُ ٱلللهِ!

#### ملاحظات لاهوتية:

- † الأتون (إي كامينوس) (ἡ κάμινος): إشارة إلى أتون النار الذي دخل إليه الفتية الثلاثة في سفر دانيال (الإصحاح ٣)، وكان يرمز إلى العذراء التي حل فيها نار اللاهوت ولم تحترق.
- † سلّم يعقوب: مذكور في سفر التكوين (٢٨: ١٢)، وصار رمزًا لتجسّد المسيح من مريم، إذ ربط بين السماء والأرض.
- الذي الخميرة الضعيفة (پروزيمي) ( $\pi 
  hoo\xi \acute{o}\mu n$ ): رمز للضعف البشري الذي الله الله في شخص المسيح.

فَإِلَى مَنْ نَرْجِعُ أَقْوَالَ ٱلْأَنْبِيَاءِ وَكَرَازَاتِهِمْ؟ إِلَيْكِ، إِنْ أَرَدْنَا أَنْ نُظْهِرَ أَنَّهَا صَادِقَةٌ! فَمَنْ هُوَ صُوفُ ٱلْخُمَلِ ٱلدَّاوُدِيِّ، ٱلَّذِي نَزَلَ عَلَيْهِ كَٱلْمَطَرِ اللَّابُنُ ٱلْإِلْهَيُّ، ٱلْمُسَاوِي لِلآبِ فِي ٱلْأَزَلِيَّةِ؟ أَلَسْتِ أَنْتِ بِوُضُوحٍ؟ وَمَنْ هِيَ ٱلْعَذْرَاءُ ٱلَّتِي تَنَبَّأَ عَنْهَا إِشَعْيَاءُ بِٱلرُّوْيَا، أَنَّهَا سَتَحْبَلُ وَتَلِدُ ٱبْنًا، أَيْ هِيَ ٱلْعَذْرَاءُ ٱلَّذِي مَعَنَا؟ وَمَا هُوَ ٱلْجُبَلُ ٱلَّذِي رَآهُ دَانِيآلُ، ٱلَّذِي قُطِعَتْ مِنْهُ ٱللهُ النَّذِي مَعَنَا؟ وَمَا هُو ٱلْجُبَلُ ٱلَّذِي رَآهُ دَانِيآلُ، ٱلَّذِي قُطِعَتْ مِنْهُ ٱللهُ الْبَابَ النَّيِيُّ ٱلْإِلْمَى حِزْقِيالُ، وَلْيُرِنَا ٱلْبَابَ ٱلْمُعْلَقَ، ٱلَّذِي دَخَلَ مِنْهُ ٱلرَّبُ وَحْدَهُ، وَبَقِيَ مُغْلَقًا!

#### ملاحظات لاهوتية:

 $(\Delta \alpha \nu \ddot{\imath} \tau i \kappa \dot{o} \mu \alpha \lambda \lambda \dot{i} \pi \rho o \beta \dot{\alpha} \tau o \nu)$ :

يُرمز به إلى مريم التي حلَّ عليها الروح القدس كما نزل الندى على صوفة جدعون (قض ٦: ٣٧).

† العذراء التي تنبّأ بها إشعياء (إش ٧: ١٤): نبوءة مباشرة عن ميلاد المسيح.

† جبل دانيال والحجر غير المنحوت (دا ٢: ٣٥-٥٣): صورة رمزيّة تشير إلى العذراء والمسيح المتحسِّد؛ إذ قُطع حجرٌ من جبلٍ بلا يد إنسانيَّة، فهكذا أيضًا حبلت العذراء من غير زرع بشريّ، وصار ذاك الحجر رأس الزاوية، مُبدِّدًا ممالك الأرض ليُقيم ملكوت الله الذي لا يزول.

† الباب المغلق في سفر حزقيال (٤٤: ١-٢): تفسير آبائي تقليدي لبتوليّة مريم.

إِيَّاكِ، إِذًا، يُبَشِّرُ ٱلْأَنْبِيَاءُ. إِيَّاكِ يَخْدُمُ ٱلْمَلَاثِكَةُ، وَيَخْدِمُكِ ٱلرُّسُلُ. وَفِي هٰذَا ٱلْيَوْمِ، عِنْدَمَا كُنْتِ تَنْتَقِلِينَ إِلَى ٱبْنِكِ، أَحَاطَتْ بِكِ نُفُوسُ الصِّدِّيقِينَ وَٱلْبَطَارِكَةِ، وَٱلجُّمُوعُ ٱلَّتِي لَا تُحْصَى مِنَ ٱلْآبَاءِ ٱلْمُنَيَّرِينَ بِاللهِ، ٱلَّذِينَ ٱخْتَمَعُوا مِنْ أَقَاصِي ٱلْأَرْضِ كَأَنَّهُمْ فِي سَحَابَةٍ، يُرتِّلُونَ بِاللهِ، ٱلَّذِينَ ٱخْتَمَعُوا مِنْ أَقَاصِي ٱلْأَرْضِ كَأَنَّهُمْ فِي سَحَابَةٍ، يُرتِّلُونَ لِكُ ٱلْأَنَاشِيدَ ٱلْمُقَدَّسَةَ، أَنْتِ يَا نَبْعَ جَسَدِ ٱلرَّبِّ ٱلْمُحْيِي، وَهُمْ مُتَفَيِّضُونَ بِٱلْمُشَاعِرِ ٱلْإِلْحِيَّةِ.

#### ملاحظات لاهوتية:

† الأنبياء والملاك والرسل يخدمونها: تعبير عن السموّ الفائق لمكانة والدة الأله.

🕇 الانتقال إلى الابن: إشارة إلى رقاد العذراء وصعود نفسها إلى السماء.

† سحابة من القدّيسين (عبرانيين ١:٢١): صورة كتابيّة يستخدمها الكتاب المقدس عن إحاطة القدّيسين.

† نبع الجسد المحيي: لقب لاهوتي للعذراء لأنما أعطت الجسد للمسيح، وبه صار لنا الخلاص.

آه! كَيْفَ يَنْتَقِلُ نَبْعُ ٱلْحَيَاةِ إِلَى ٱلْحَيَاةِ عَبْرَ ٱلْمَوْتِ؟ كَيْفَ نُسَمِّي هٰذَا السِّرَّ ٱلْمُتَعَلِّقَ بِكِ؟ أَمَوْتًا؟! فَلَوْ أَنَّ نَفْسَكِ ٱلْمُطَوَّبَةَ ٱلْكُلِّيَّةَ ٱلْقُدَاسَةِ قَدِ ٱلْفُصَلَتْ عَنْ جَسَدِكِ ٱلطَّاهِرِ، وَوُضِعَ هٰذَا ٱلْجُسَدُ فِي ٱلْقَبْرِ، إِلَّا أَنَّهُ يَبْقَ فِي ٱلْمُوْتِ، وَلَا ٱنْحُلَّ بِسَبَبِ ٱلْفَسَادِ. كَمَا أَنَّ ٱلشَّمْسَ ٱلْمُتَلَالْيَّةَ دَائِمًا، حِينَ تُعَطِّمِهَا لِبُرْهَةٍ هِلَالَةُ ٱلْقَمَرِ، يَبْدُو كَأَنَّهَا ٱنْطَفَأَتْ وَٱنْتَصَرَ دَائِمًا، حِينَ تُعَطِّمِهَا لِبُرُهَةٍ هِلَالَةُ ٱلْقَمَرِ، يَبْدُو كَأَنَّهَا ٱنْطَفَأَتْ وَٱنْتَصَرَ الطَّلَامُ، لَكِنَّهَا فِي حَقِيقَتِهَا لَمُ تَفْقِدْ نُورَهَا، بَلْ تَحْمِلُ فِي ذَاتِهَا يَنْبُوعَ الطَّلَامُ، لَكِنَّهَا فِي حَقِيقَتِهَا لَمْ تَفْقِدْ نُورَهَا، بَلْ تَحْمِلُ فِي ذَاتِهَا يَنْبُوعَ الطَّيِّكَاءِ. هٰكَذَا أَنْتِ أَيْضًا، وَإِنْ كُنْتِ قَدِ ٱكْتَسَيْتِ جِسْمَانِيًّا بِٱلْمَوْتِ الضَّيَاءِ. هٰكَذَا أَنْتِ أَيْضًا، وَإِنْ كُنْتِ قَدِ ٱكْتَسَيْتِ جِسْمَانِيًّا بِٱلْمَوْتِ الْفَيْدِ وَلَهَا، وَإِنْ كُنْتِ قَدِ ٱكْتَسَيْتِ جِسْمَانِيًّا بِٱلْمَوْتِ الْفَيْرَةِ وَالْمَيْقِ مِنْ يَنَابِيعِ ٱلنَّولِ تَفُورِينَ فَيْضًا صَافِيًا لَا يَنْقَطِعُ مِنْ يَنَابِيعِ ٱلنُورِينَ فَيْضًا وَيَعْلِكُ مِنْ يَنَابِيعِ النَّولِ الْفَلِكَةِ وَالْمُنْ إِلَاكَةٍ، وَيُخْرِينَ أَنْهَارَ نِعْمَةٍ وَيَنَابِيعِ شِفَاءٍ!

#### ملاحظات لاهوتية:

† «ينبوع الحياة ينتقل إلى الحياة عبر الموت»: تعبير جوهري في لاهوت رقاد العذراء يشير إلى أخّا لم تذق فساد القبر.

\* «كَأَنَّ الشَّمْس تَغطَّيها هلال القمر»: تشبيه بليغ لستر المحد مؤقَّتًا دون زواله. \* ينبوع النور الإلهيّ وأنهار الشفاء: تأكيد على فيض النعمة المنبعثة من حسد العذراء حتى بعد رقادها.

أَنْتِ أَزْهَرْتِ كَشَجَرَةٍ عَذْبَةٍ، وَثَمَرُكِ بَرَكَةٌ فِي أَفْوَاهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ! لِذَلِكَ، لَنْ أُمِّي ٱنْتِقَالَكِ ٱلْمُقَدَّسَ مَوْتًا، بَلْ رُفَادًا، أَوْ رَحِيلًا، أَوْ سَكَنًا جَدِيدًا – أُمِّيِّ ٱنْتِقَالَكِ ٱلْمُقَدِّسُ مَوْتًا، بَلْ رُفَادًا، أَوْ رَحِيلِكِ عَنْ مَسْكَنِ ٱلجُسَدِ، إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أُعْبِرَ بِأَدَقِّ – لِأَنَّكِ، فِي رَحِيلِكِ عَنْ مَسْكَنِ ٱلجُسَدِ، تَذْهَبِينَ لِتَسْكُنِي فِي ٱلْأَفْضَل، عَنْ يَمِينِ عَرْشِ ٱبْنِكِ!

#### ملاحظات لاهوتية:

† «أنتِ أزهرت كشجرة»: استعارة كتابيّة تشير إلى العذراء كامرأة أزهرت †

الحياة الإلهيّة في رحمها (راجع أش ١:١).

\* «لن أسمّي موتًا... بل رُقادًا»: تمييز آبائي واضح بين الموت الجسدي ورقاد العذراء، الذي لا يُشبه موت البشر العادي.

† «الجلوس عن يمين العرش»: إشارة رمزية إلى تمجيد والدة الإله في السماء.

فَقَدْ صِرْتِ بَرَكَةً لِلْعَالَمِ كُلِّهِ، وَقُدْسًا لِلْكَوْنِ، وَرَاحَةً لِلْمُتْعَبِينَ، وَتَعْزِيَةً لِلْمُحْزَنِينَ، وَشِفَاءً لِلْمَرْضَى، وَمَلْجَأً لِمَنْ تَضْرِبُهُمُ ٱلْأُمْوَاجُ، وَمَغْفِرَةً لِلْمُحْزَنِينَ، وَشِفَاءً لِلْمَرْضَى، وَمَعُونَةً مُسْتَعِدَّةً لِكُلِّ مَنْ يَدْعُوكِ، وَبِدَايَةً لِلْمُحْطَاةِ، وَتَعْزِيَةً لِلْمَحْرُوبِينَ، وَمَعُونَةً مُسْتَعِدَّةً لِكُلِّ مَنْ يَدْعُوكِ، وَبِدَايَةً وَوَسَطًا وَغَايَةً لِكُلِّ صَالِح يَفُوقُ ٱلْفَهْمَ.

#### ملاحظات لاهوتية:

† أسلوب التعداد المتصاعد: يُظهر الامتداد الشمولي لنعمة والدة الإله في حياة المؤمنين.

† كل جملة تحوي لقبًا عمليًّا: كل جملة تحوي لقبًا عمليًّا: (راحة - تعزية - شفاء - مغفرة...) يُبرز دورها الشفاعي والمُحبّ في التقليد الأرثوذكسي.

. **† عبارة: بداية ووسط ونهاية**: تعبير لاهوتي مملوء دلالة على أنّ مريم حاضرة في تدبير الخلاص من البدء إلى النهاية.

#### ملاحظات لاهوتية:

† أرحب من السماء: تعبير آبائي عن أن العذراء احتوت في بطنها من لا يُحدّ. † القبر الذي لا يُداس: يعبّر عن قُدسيّة قبر والدة الإله، الذي صار محجًّا روحيًّا وموضع نعمة.

† الملائكة والناس يخدمونه: إشارة إلى الإكرام المستمر من السمائيين والأرضيين.

هَيًّا، إِذًا، لِنَسِرْ ذِهْنَا مَعًا، وَنَتَرَفَّعْ عَنْ هٰذِهِ ٱلْحَيَاةِ مَعَ ٱلْعَذْرَاءِ ٱلْمُنْطَلِقَةِ مِنْ ٱلْأَرْضِ. تَعَالَوْا، كُلُّكُمْ، بِٱشْتِيَاقِ ٱلْقَلْبِ، لِنَنْزِلْ مَعَهَا إِلَى ٱلْقَرْرِ. لِنَوْقُ مَوْلًا سَرِيرِهَا ٱلْأَقْدَسِ. لِنُرَتِّلْ تَرَاتِيلَ مُقَدَّسَةً، قَائِلِينَ بِلَحْنٍ شَجِيِّ: النَّقِ فَحَه، ٱلرَّبُّ مَعَك.

إِفْرَحِي، أَيَّتُهَا النَّعْجَةُ الَّتِي وَلَدْتِ حَمَلَ اللهِ. افرحي، أَنْتِ ٱلْأَسْمَى مِنَ ٱلْقُوَّاتِ ٱلسَّمَاوِيَّةِ. إِفْرَحِي، أَيَّتُهَا الأَمَةُ وَأُمُّ اللهِ. آمِينَ.

#### ملاحظات لاهوتية:

† السير الذهني مع العذراء: يرمز إلى المشاركة التأمليَّة في رحيلها الجيد. † الألقال المردمة: مستحدة من النصيص السابة (الكتاب القلَّب)

الألقاب المريمية: مستوحاة من النصوص البيبلية (الكتاب المقدَّس)

والليتورجية، وأبرزها: الممتلئة نعمة (لو ٢٨:١).

† التي فوق القوات: مقتبسة من الليتورجيا الأرثوذكسية.

🕇 الحمل الذي ولدتِه: إشارة للمسيح حمل الله.

† الأمة وأم الله: تعبير يجمع الاتضاع والمحد.





#### أمُّ والدةِ الإله

مع أغًا لا تُذكر في أيِّ من أسفار العهد الجديد، إلا أنَّ القديسة حنَّة تحتلُّ مكانةً مرموقة في تقوى الكنيسة الأرثوذكسيَّة. فحميع المعلومات المتوفّرة عنها مُستقاة من الأناجيل المنحولة، ولا سيَّما من «إنجيل يعقوب الأولي» وكتاب «عن طفولة المُخلِّص». أما اسمها، «حنَّة»، فهو الصيغة المُهلْينة (أي اليونانيَّة) للكلمة العبريَّة «طهراتي تعنى: النعمة أو الرضا الإلهي.

تنحدرُ القدِّيسة حنَّة، والدةُ والدةِ الإله الكليَّة القداسة، من سبط لاوي. وكان والدها كاهنًا يُدعى متّان، وقد خدم الكهنوت في زمن حكم الملكة كليوباترا وملك الفرس سابور، واسم والدتها كان مريم.

الملكة كليوباترا السابعة، وهي آخر ملكات البطالمة في مصر، حكمت من: سنة ٥١ قبل الميلاد حتى وفاتها في سنة ٣٠ قبل الميلاد

كان للقدِّيسة حنَّة أختان: مريم، التي تحمل اسم والدتهما، وصوبي. مريم تزوَّجت في بيت لحم وأنجبت سالومي القابلة، أمَّا صوبي فتزوَّجت أيضًا في بيت لحم، وأنجبت أليصابات أمِّ يوحنا المعمدان.. أمَّا القدِّيسة حنَّة نفسها، فتزوَّجت في الجليل من يواكيم، الذي كان من سبط يهوذا، ورُزقا بابنة واحدة: مريم، التي منها تجسَّد ابن الله الكلمة استحقَّت القدِّيسة حنَّة شرفًا عظيمًا ونعمةً سامية، إذ أنجبت ابنةً وحيدة، هي والدة مخلِّص العالم. وبعد أن فطمت العذراءَ وكرَّستها لله، قضت حياتها كلَّها في الصوم والصلاة وأعمال الرحمة للفقراء، ثم أسلمت روحها الطاهرة بسلام، وورثت الخيرات الأبديَّة. لأنَّ الربَّ نفسه قد أكَّد قائلًا: «وَالأَبْرَارُ إِلَى حَيَاةٍ أَبَدِيَّةٍ» (متى ٢٥: ٢٦)، أي نفسه قد أكَّد قائلًا: «وَالأَبْرَارُ إِلَى حَيَاةٍ أَبَدِيَّةٍ» (متى ٢٥: ٢٦)، أي

# بشارة حنَّة ويواكيم بحسب إنجيل يعقوب الأولي

بحسب ما يورده إنحيل يعقوب الأولي، كانت حنَّة زوجة يواكيم. ولم يكن للزوجين أولاد، فكانا يتضرَّعان إلى الله بحرارة كي يمنحهما ثمرة البطن. لم يُهمَل طلبهما، بل استجاب الله لصلاتهما، وأرسل ملاكًا يُبشِّرهما بأغَّما لا يرزقان فقط ولدًا، بل إنَّ هذا النسل سيُصبح مشهورًا في كلّ أرجاء العالم، كما جاء في البشارة: «سيُذاع صيتُ نسلكَ في كلّ المسكونة».

كلمة «الأولي» في «إنجيل يعقوب الأولي» لا تعني الترتيب الزمني، بل تشير إلى أنَّه إنجيل يُعنى بالمراحل الأوليّة لسرّ الخلاص. وهي ترجمة مُتعارف

عليها للمصطلح اليوناني Πρωτευαγγέλιον.

وهو إنجيل الطفولة بحسب يعقوب أو Protoevangelium of James باللاتينية. كُتب على الأرجح في منتصف القرن الثاني الميلادي.

يركّز على: سيرة العذراء مريم قبل ولادتها. والديها: القديسين يواكيم وحنّة. وبعض الأحداث المرتبطة بميلاد الرب يسوع.

رغم كونه منحولًا، إلا أنَّ الكنيسة الأرثوذكسيَّة، استقت منه تقليديًّا كثيرًا. من تفاصيل سيرة العذراء، لا بوصفه نصًّا قانونيًّا، بل كمصدر تراثي تقويّ وتاريخي.

#### ولادة مريم بحسب الموعد الإلهى

في الواقع، بحسب اللاهوت الأرثوذكسي، فإنَّ حنَّة المُسنَّة أنجبت فتاةً «بوعدٍ إلهي، ولكن أيضًا بحسب نواميس الطبيعة». وقد دعتها «مريم»، وكانت معدَّة منذ الأزل لتُصبح أمَّ المسيح الإله والإنسان. وقد ذهبت الكنيسة الكاثوليكية أبعد من ذلك، فتبنَّت عقيدة الحبل بلا دنس (Immaculata Conceptio)، أي أنَّ العذراء مريم حُبِل بعا بدون وصمة الخطيئة الجديَّة، والتي ترفضها الكنيسة الأرثوذكسيَّة.

# تكريم القدِّيسة حنَّة في الكنيسة

تُكرِّم الكنيسة الأرثوذكسيَّة القدِّيسة حنَّة ثلاث مرَّات ضمن الدورة الليتورجيَّة السنويَّة حسب التقويم اليولياني:

١) في ٩ كانون الأوَّل (ديسمبر): عيد حبلها بالعذراء مريم.

٢) في ٢٥ تمُّوز (يوليو): عيد رُقادها.

٣) في ٩ أيلول (سبتمبر): عيد مشترك مع زوجها القدِّيس يواكيم.

# إكرام القدِّيسة حنَّة في التاريخ والديانات

في القرن الخامس، شيَّدت الإمبراطورة البيزنطيَّة أودوكسيَّة كنيسةً على اسم القدِّيسة حنَّة في أورشليم، حيث تقول التقاليد إغًّا وُلِدت هناك. وفي سنة • • • م، أسَّس الإمبراطور يوستينيانوس كنيسةً مكرَّسة لها في القسطنطينيَّة.

وتُحفظ ذحائر من جسد القدِّيسة حنَّة في:

إسقيط القدِّيسة حنَّة بجبل آثوس (التابع لدير لافرا الكبير)، وفي كنيسة القدِّيسة حنَّة في كاتريني (اليونان)، وكذلك في العديد من المزارات المقدَّسة حول العالم وبالأخص في جبل آثوس.



# أين يقع الدير الروسي ومتى يُعَيِّد؟

يقعُ الديرُ المقدَّس للقدّيس بانديليمون، المعروف أيضًا باسم الدير الروسي، في الجهة الجنوبيَّة الغربيَّة من شبه جزيرة آثوس، قبل ميناء دافني بقليل، وعلى بُعد ساعةٍ واحدة من دير كسينوفوندوس.

يحتفل دير القدّيس بانديليمون بعيد شفيعهِ القدّيس بانتيليمون، ويحتلُّ المرتبة التاسعة عشرة في التسلسل الهرميّ لأديرة حبل آثوس.

# متى تأسَّس الدير الروسي للقدّيس بانديليمون؟

إنَّ المشهدَ الحالي للدير، بما يحويه من أبنيةٍ شامخة ومتعدِّدة الطوابق متروكة، يشهدُ على ماضٍ غنيّ ومليء بالعظمة. تعودُ بدايات تاريخ هذا الدير إلى حوالي القرن العاشر الميلادي.

وبحسب المصادر التاريخيَّة، فإنَّه في نحو سنة ١٠٣٠، جاءت جماعةٌ من الرهبان الروس مع رئيس ديرهم لافِرنتيوس، واستقرُّوا في دير والدة الإله الكلية القداسة المدعو برالنجَّار» (كسيلرغوس) (Ξυλουργός) (والذي يُطابق اليوم إسقيط فوغوروديتسا). ومع مرور الوقت، ازداد عددُ الرهبان، فوهبتهم الجمعيَّة المقدَّسة لجبل آثوس سنة ١١١٨ ديرًا مهدمًا يُدعى «دير التسالونيكي».

وفي منتصف القرن الثاني عشر، انتقلت هذه الجماعة إلى دير التسالونيكي، والذي كان مكرَّسًا للقديس بانديليمون. وهناك، بقيَت الجماعةُ الرهبانيَّة في هذا الموقع لحوالي سبعة قرون، أي حتى سنة 1٧٦٥.

#### دير القدّيس بانديليمون عبر العصور

للأسف، إنَّ المعلومات المتوفّرة عن نشاط الدير في القرنين الثاني عشر والثالث عشر قليلة، إذ أنَّ حريقًا مدمِّرًا قضى على معظم الوثائق التاريخيَّة.

أول شهادة مؤكدة عن وضع الدير ونشاطه وحقوق ملكيته تعود إلى مرسوم ذهبي للإمبراطور أندرونيكوس الثاني باليولوجوس. كما نعلم أنّه حتى عام ١٤٩٧ كان غالبية الرهبان المقيمين في الدير من الأصل البوناني.

حتى القرن الخامس عشر، قدَّم الأمراء والملوك الصرب هبات كبيرة للدير، ممَّا ساهم في ازدهاره الكبير. وفي أوائل القرن السادس عشر، بدأ تيارٌ كبيرٌ من الرهبان الروس بالوصول إلى الدير، ترافق مع هبات من القياصرة الروس. غير أنَّه في عام ١٦٢٦، اندلعت أزمة مالية، فأصبحت إدارة الدير تحت إشراف الإدارة المركزية لجبل آثوس. وفي القرن الثامن عشر، أدَّت الحروب الروسية – العثمانية إلى انخفاض عدد الرهبان الروس، وصار الدير مكوَّنًا في الأساس من رهبان يونان وبُلغار وصرب.

# المرحلة الجديدة لدير القديس بانديليمون والموقع الجديد

في عام ١٧٣٥ دخل دير القديس بانديليمون في مرحلة جديدة، حيثُ انتقلت الإدارة إلى رئيس دير يوناني، وتم اتخاذ قرار ببناء الدير في موقع جديد. وهكذا، بدأ كلُّ من الرهبان اليونان والروس بعملية إعادة بناء الدير الجديد سنة ١٧٦٥.

صار موقع الدير الجديد على الساحل، في بقعةٍ كان يقوم فيها دير صغير منذ سنة ١٦٧٦، أسَّسه أسقف يريسوس خريستوفوروس. ومن الملفت للنظر أنَّ النقش الموجود على مدخل الكنيسة، والذي يذكر عبارة: «المسمّاة الروسية»، يعود إلى تلك الفترة.

# الهبات من عائلة كالِّيماخوس الفاناريَّة

تمكَّن الدير الروسي من أن يُعيد تنظيم نفسه وينهض من حديد، بفضل الهبات السخيَّة حدًا التي قدَّمتها عائلة كاليماخوس الفاناريَّة، لا سيما بفضل تدخُّل الأمير المولدوڤي يوحنّا كاليماخوس (في القرن

الثامن عشر)، وسْكارلاتوس كاليماخوس (بين القرنين الثامن عشر والتاسع عشر). وهكذا، أصدر البطريرك كالينيكوس الخامس سنة المرسومًا كنسيًّا (سيغيليون)، وُصِف فيه الدير بأنَّه: «دير شركوي أصيل (كينيڤي) لعائلة كاليماخوس».

وبعد انسحاب الأتراك، تابع الدير مسيرة تحديده، برئاسة الأب غيراسيموس من دراما، الذي اشتهر بفضيلته وتمينن الروحي. وفي سنة ١٨٣٥، خلال فترة رئاسته، وصل أوّل رهبان روس إلى الدير، بعد غياب طويل عن هذا المكان المقدّس.

السيغّيليون (Σιγγίλιον): مرسوم بطريركي له طابع قانوني وروحي يُستخدم في توثيق أمور كنسية مهمة.

كينيڤي (Κοινόβιον): نظام الحياة الرهبانية المشتركة، حيث يعيش الرهبان في طاعة لرئيس الدير، ويشتركون في الصلاة والمائدة والعمل، على عكس النظام الانفرادي.

## لأول مرّة: رئيس دير روسي والقدّاس الإلهي باللغتين

في سنة ١٨٧٥، تم انتخاب أوّل رئيس دير روسي، ومنذ ذلك الوقت بدأت الليتورجيا الإلهيّة تُرتّل باللغتين: اليونانية والروسية.

وبناءً على ذلك، قدَّم العديد من القياصرة الروس تبرعات مالية ضخمة لتعزيز الدير وتوسيعه، وكذلك لدعم السكيتات (الأساقيط – أو القلالي) التي كان يعيش فيها رهبان روس.

لكن، ومع مرور الوقت، أدّت الزيادة الجماعية في أعداد الرهبان الروس داخل دير القديس بانديليمون إلى اختلال التوازن العددي بين اليونانيين والروس، ما سبّب توترات متصاعدة. ففي سنة ١٨٩٥ بلغ عدد الرهبان الروس ألف راهب، واستمر هذا العدد في الازدياد حتى سنة ١٩١٣

ثم اندلعت أزمة خطيرة في الدير بسبب بدعة نشأت في صفوف الرهبان، وهي بدعة تقول إن «اسم الله هو الله نفسه»، فاعتُبرت انحرافًا لاهوتيًا خطيرًا يُخلط فيه بين الاسم المخلوق والجوهر الإلهي غير المخلوق. وقد أُدينت هذه الهرطقة رسميًّا، وأُرسل كثير من أتباعها إلى المنفى. وأدّت إلى نفي عددٍ كبير من الرهبان.

ملحوظة: «عبادة الاسم» (Ονοματολατρία) هي تيار لاهوتي ظهر في بداية القرن العشرين، ويدّعي أنَّ «الاسم الإلهي (يسوع أو الله) هو الله نفسه»، ما يُعدّ خلطًا بين الكلمة المنطوقة أو المكتوبة (وهي مخلوقة) وبين جوهر الله (غير المخلوق). وقد أدان المجمع المسكوني للكنيسة الأرثوذكسيَّة هذه العقيدة، معتبرًا إيّاها بدعة تقود إلى تأليه ما ليس إلهًا.

#### لكن من أدانها رسميًّا:

١) المجمع المقدّس لبطريركيّة القسطنطينيّة:

أدان هذه البدعة سنة ١٩١٣ واعتبرها انحرافًا خطيرًا عن العقيدة الأرثوذكسيّة.

٢) المجمع المقدّس في روسيا (قبل الثورة)

أصدر أيضًا إدانة رسمية، وجرى نفي وتوقيف عدد من الرهبان الروس في آثوس الذين اعتنقوها.

") في جبل آثوس تحديدًا، تمَّ إرسال فرقة من البحريَّة الروسيَّة آنذاك لطرد الرهبان الاسمويّين من دير بانديليمون وسكّيت أندرياس، وتم اعتقال بعضهم

ونقلهم إلى روسيا.

جوهر الخطأ كان في مساواة الاسم المنطوق بالله نفسه، ممّا يناقض التعليم الأرثوذكسي حول الفرق بين الجوهر الإلهي (غير المخلوق) والتعبير اللغوي (المخلوق). هذه الإدانة تُعدّ ملزمة ضمنيًا في التقليد الأرثوذكسي، حتى وإن لم تصدر عن مجمع «مسكوني»، لأنها صادرة عن السلطات الكنسية العليا في الزمان المعنى.

وبعد ذلك، ومع اندلاع الثورة الروسية سنة ١٩١٧، توقّف نمائيًّا تدفُّق الرهبان الروس إلى جبل آثوس.

# منشآت دير القديس بانديليمون وأضخم الأجراس في جبل آثوس

إنّ الكاتوليكون (الكنيسة الرئيسيّة) للدير قد بُني بين عامي ١٨١١ - ١٨٢١، وهو مكرّس للقديس بانتيليمون.

أما الرسومات الجدارية في داخله، فهي من طراز روسيّ، بينما بُنيت القاعة الكبرى (الترا peza) سنة ١٨٩٢، وتمّ تزيينها جداريًّا سنة ١٨٩٧.

وتُعدّ أجراس الدير الشهيرة من أبرز معالمه، إذ يفوق مجموع وزنها العشرين طنًا!

أما أضخم حرس في حبل آثوس فهو موجود في هذا الدير الروسي، ويزن ثلاثة عشر طنًا، ويبلغ قطره ٢,٧٠ مترًا.

## الذخائر ومكتبة دير القدّيس بانديليمون

تضمّ الذخائر المحفوظة في دير القدّيس بانديليمون عددًا كبيرًا من الأواني الكنسيّة الثمينة، والملابس الكهنوتيّة، والأيقونات المحمولة ذات القيمة الروحيّة والفنيّة. وقد قُدِّم معظمها كهدايا من قياصرة روسيا.

لكن، وبكل أسف، فقد تسبّب الحريق الأخير سنة ١٩٦٨ بتدمير نصف الدير تقريبًا. إضافة إلى ذلك، يحتوي بيت الذخائر على صُلبان مزخرفة، ووصناديق مزيّنة تحمل ذخائر مقدّسة، وأيقونات مكرّمة، وقطعة من الصليب الكريم المحيي.

ومن بين الذخائر المميّزة، تبرز أيقونة والدة الإله القادمة من أورشليم، وأيقونة القدّيس يوحنّا المعمدان.

# الأيقونة العجائبية والمكتبة والمنشآت التابعة للدير

تُعتَبَرَ أهم أيقونة في دير القدّيس بانديليمون هي الأيقونة العجائبيّة للقديس بانتيليمون، وهي محفوظة داخل كنيسة الدير، وتعود أصولها إلى مستوطنة «النجّار» (كسيلرغوس) (Ξυλουργός) منذ سنة ١٠٣٠.

أما مكتبة الدير فتضمّ حوالى ١٣٢٠ مخطوطة، منها ٢٠٠ مكتوبة باللغات السلاقيّة، إضافةً إلى أكثر من ٢٠ ألف كتاب مطبوع.

وقد امتلك الدير الروسي أوقافًا (متوخيا) في عدّة مناطق من الأرض الروسية.

أما في حبل آثوس، فهو يحتفظ به و قلالي، و ٢ إسقيط، ونحو ٢٠ كنيسة حارجيّة كنيسة صغيرة داخل الدير (باراكليسيات)، و٢٠ كنيسة خارجيّة (إكسوكليسيات). (لاحقًا سنخصّص صفحة للذخائر المقدسة).



عيد نقل الرفات المقدّسة للقديس استفانوس، أول الشهداء ورئيس الشمامسة، كان منذ العصور البيزنطية، عيدًا مهمًّا للغاية في كلِّ من الشرق والغرب. ومن الناحية الأيقونوغرافية، فقد جرى تصوير هذا الحدث المقدَّس في الكنيسة الأرثوذكسيَّة الشرقية، وربما بشكلٍ أوسع في الغرب. وبخصوص السرد التاريخي لنقل الرفات، يمكننا أن نقرأ في السطور التالية:

«وفقًا للتقليد الهاغيوغرافي (سِيَر القديسين)، يُنسَب اكتشاف رفات القديس استفانوس إلى الكاهن لوقيانوس. ففي رسالة تُنسب إليه، يصف لوقيانوس رؤيا رآها، وفيها كُشف له بطريقة عجائبية عن الموضع الذي كان القديس استفانوس مدفونًا فيه.»

"بعد رجْم القديس استفانوس، اندلع اضطهاد كبير ضد كنيسة أورشليم، فتشتّت الجميع إلى قرى اليهودية والسامرة، ما عدا الرسل. وبأمر من الرؤساء، نُقل حسد استفانوس إلى خارج البوابة الشمالية للمدينة، وبقى هناك دون دفن، لكى تفترسه الوحوش الضارية.

لكن، رغم هذا الأمر، وبمشيئة الله، لم يقترب أيّ حيوان من جسد استفانوس. حينئذٍ، اقترب بعض الرجال الأتقياء، وبعد أن نوحوا عليه، أخذوا جسده ودفنوه.

وقد تمّ ذلك بمبادرة من المعلّم الناموسي غمالائيل، الذي توسّل إلى الرسل وشجّعهم على أخذ حسد استفانوس ودفنه في القبر الذي كان قد أعدّه لنفسه، في قرية تُدعى كفر غمالا، الواقعة في منطقة «أورشليم الكبرى.» «كفر غمالا» (Καφαρ Γαμάλα) تعني حرفيًّا: «قرية غمالائيل» أو «مكان غمالائيل»، وهي كما ذكرت، قرية واقعة ضمن نطاق منطقة أورشليم الكبرى.

« هكذا، أرسل غمالائيل خدمه ليأخذوا جسد القديس خفية، فنقلوه إلى ملكيّته ودفنوه على نفقته الخاصة في قبره الشخصي. وكان غمالائيل، وابنه أبيبوس، وابن أخيه نيقوديموس – تلميذ الربّ الليلي – قد تعمّدوا مسيحيِّين على يد الرسولين يوحنا وبطرس. وبعد انقضاء الحداد الذي دام أربعين يومًا، عَلِم اليهود أنَّ نيقوديموس قد تعمّد، فأخضعوه للعديد من العذابات. فهرب نيقوديموس، وهو مضطهد وجريح، إلى قرية غمالائيل وطلب منه المأوى. لكن، للأسف، وبعد بضعة أيام، أسلم الروح متأثرًا بجراحه ودُفن إلى جانب القديس استفانوس. وعندما رقد لاحقًا غمالائيل وابنه أبيبوس، دُفنا أيضًا بجانب القديس استفانوس ونيقوديموس.»

في عهد الإمبراطور ثيودوسيوس الصغير (٢٠١ - ٥٠ م)، يوم الجمعة، في الثالث من كانون الأوّل من سنة ١٥٥ م، كان لوقيانوس، كاهن تقيّ وموقَّر من قرية كفر غمالا، نائمًا قرب جرن المعموديّة في الكنيسة التي كان يخدم فيها، فرأى في رؤيا غمالائيل، الذي ظهر له وكشف له عن المكان الذي كان مدفونًا فيه هو نفسه، وابنه أبيبوس، وابن أخيه نيقوديموس، وقبل الجميع، القديس استفانوس أوَّل الشهداء. وقد وُصِف غمالائيل في الرؤيا كرجل شيخ، طويل القامة، مرتديًا لباسًا كهنوتيًّا. وكان عباءته مزيّنة بأحجار كريمة وتحمل علامة الصليب. وكان غمالائيل يحمل في يده صولحانًا ذهبيًّا، وتحدّث إلى لوقيانوس مناديًا إياه باسمه.

ثم أمره (أي غمالائيل) أن يبحث ويفتح قبور استفانوس ورفاقه، وحتّه على أن يذهب إلى أورشليم ويُبلغ أسقف أورشليم، يوحنا، لكي ينقلوا الرفات إلى مكان أكثر ملاءمة للراحة. لكن لوقيانوس، إذ كان غير متيقّن من طبيعة هذه الرؤيا، لم يفعل ما أمر به غمالائيل. بل، على

العكس، صلّى إلى الله وتوسل إليه أن يظهر له الشيخ مرّة أخرى، لكي يتأكّد أن ما رآه هو رؤيا إلهية حقيقيَّة. وفي يوم الجمعة التالي، ظهر غمالائيل مرّة ثانية للوقيانوس، وسأله بنفاد صبر: لماذا لم يتصرّف بحسب الإرشادات التي أعطاها له؟ فشرح له الكاهن أنّه صلّى لأنّه كان لديه شكوك، وكان ينتظر علامة أخرى. ولكي يُقنع غمالائيل لوقيانوس، أعطاه معلومات دقيقة عن الطريقة التي سيستطيع بما التعرّف على الأجساد المقدّسة بعد استخراجها من القبور. فرأى لوقيانوس، في رؤيا، أربعة سِلال: ثلاث ذهبيّة وواحدة فضيّة. وكانت السلال الذهبيّة مزيّنة بالورود. إحداها بالورود الحمراء، أما الاثنتان الأخريان فبزهور بيضاء. أما السلّة الرابعة، فكانت مملوءة بالزعفران (أزهار الكركم).

وفورًا فسر له غمالائيل الرؤيا، قائلًا إن الورود ترمز إلى الرفات المقدّسة للرجال. فالورود الحمراء كانت تشير إلى استفانوس، لأنه نال كرامة الاستشهاد، أما الورود البيضاء فكانت تشير إلى نيقوديموس وغمالائيل، من أجل ثباتهم في الإيمان. أما الزعفران فكان يرمز إلى أبيبوس، لأنه حفظ بتوليّته (عفّته). ومع ذلك، وبعد هذا الإعلان الرمزي، لم يتبع لوقيانوس وصيّة غمالائيل. فظهر له غمالائيل مرّة ثالثة، ووبّخه لأنه أهمل تنفيذ الإرشادات التي أعطاها له. حينئذ، أحبر لوقيانوس فورًا الأسقف يوحنا عن الرؤى التي رآها، موضّحًا بعناية جميع التفاصيل. فأعطى يوحنا الإذن فورًا لكي تتمّ عملية استخراج الرفات. وما إن وصل لوقيانوس مع جمع غفير من الناس إلى الموضع الذي كان غمالائيل قد أشار إليه، حتى بدأوا بالحفر، فوجدوا قبور الرجال القدّيسين. وكانت أسماؤهم منقوشة على القبور باللغة العبريّة:

حيليئيل (Χιλιήλ) חָלִיאֵל، ويعني «استفانوس»، ناشوم (Νασόμ) لِنظاات، ويعني «نيقوديموس»، غمالائيل (Γαμαλιήλ) لِإِثْلاَثْ

وأبيلبوس (Αβελβούς) چ٦-לו أو اشتقاق رمزي بٕאֵבֵלְבוּס.، ويعني «ابنه».

وفورًا، اهترّت الأرض، وامتلأ الجوّ برائحة عطرة عجيبة، شفّت العديد من الأمراض لدى الحاضرين في موقع استخراج الرفات. وفي الوقت نفسه، كانت أصوات ملائكية تنشد: «الْمَحْدُ للهِ فِي الأَعَالِي، وَعَلَى الْأَرْضِ السَّلاَمُ، وَبِالنَّاسِ الْمَسَرَّةُ». (لوقا ٢: ١٤). في ذلك الزمان، كان يوحنا أسقف أورشليم (حوالي ٢٥٦–٢١٤) م) يرأس مجمعًا في ديوسبوليس (الللة). وما إن بلغه الخبر المؤثّر عن العثور على الرفات، حتى عاد إلى أورشليم، يرافقه الأسقفان: إفتونيوس (أسقف سبسطية) وأليفثيريوس (أسقف أريحا)، ليقيموا مراسم نقل رفات أول الشهداء استفانوس. وفي السادس والعشرين من كانون الأول سنة ١٥، نُقِل صهيون في أورشليم، وقد شكّل هذا الحدث عودة القديس إلى كنيسة السيّدة صهيون في أورشليم، وقد شكّل هذا الحدث عودة القديس إلى موضع خدمته الرسوليّة الأولى. بعد إيداع رفات القديس في كنيسة السيّدة صهيون، حاء أحد أعضاء مجلس الشيوخ (السناتور) من القسطنطينية يُدعى ألكسندروس، إلى أورشليم، وبني كنيسة فخمة مكرَّسة للقديس يُدعى ألكسندروس، إلى أورشليم، وبني كنيسة فخمة مكرَّسة للقديس المتفانوس. وقد توسَّل هذا العضو في المجلس الإمبراطوري بحرارة إلى استفانوس. وقد توسَّل هذا العضو في المجلس الإمبراطوري بحرارة إلى

الأسقف يوحناكي ينقل إلى هناك رفات القديس، وهو طلبٌ قُبل وتمّ تنفيذه. وبعد خمس سنوات، حين مرض ألكسندروس، صنع تابوتًا من خشب شجرة الخوخ (باليونانية: γλωσσόκομον περσεϊνὸν)، يشبه التابوت الذي كان يحوي رفات القديس استفانوس، وأعرب عن رغبته في أن يُدفَن بعد وفاته بجوار القديس استفانوس. وعندما توفيّ ألكسندروس أخيرًا، وُضِع تابوته، مع جسده، بجانب تابوت أوّل الشهداء. وبعد ثماني سنوات، أرادت أرملته، يولياني، أن تنقل جسد زوجها إلى القسطنطينية. فتوجّهت إلى بطريرك أورشليم آنذاك، وتوسّلت إليه أن يسمح لها بنقل رفات زوجها. لكن البطريرك رفض في البداية، إلا أنه، بعد تدخّل والد يولياني الذي حصل على أمر ملكي، اضطرّ إلى السماح بذلك. غير أن العناية الإلهيّة، إذ أضلّت المرأة عن غير قصد، جعلتها تأخذ تابوت القديس استفانوس الذي يشبه تابوت زوجها، فحملته على حمار وبدأت رحلتها إلى القسطنطينية. طَوال الليل، كانت الملائكة تسبّح، وانتشرت رائحة عطرة، فيما كان الشياطين ينوحون. وحين وصلت المرأة إلى مدينة عسقلان الساحليّة، وجدت سفينة، فصعدت إليها وأبحرت نحو القسطنطينية. وأثناء الرحلة، وقعت مشقّات وأحداث عجيبة، لكن، وبعناية القديس، وصلت السفينة إلى خلقيدونية (خالكيذون) حيث رست. من هناك، تابعوا إلى منطقة غلطة (المعروفة باسم سيكيايس - Συκεαίς)، ثم عبروا إلى الجهة المقابلة إلى مكان يُدعى ستافريون (Ζεύγμα)، حيث قاموا بربط البغال وحمّلوا عليها رفات القديس استعدادًا لنقله إلى القسطنطينية. وفي هذه الأثناء، علم الملك أن رفات القديس استفانوس قد وصل إلى القسطنطينية. فروت له يولياني كلّ مغامرة الرحلة، فابتهج الملك جدًا، وأمر البطريرك وجميع الإكليروس أن يخرجوا لاستقبال الرفات المقدسة بتوقير واحترام، وأن يحملوها إلى القصر الملكي. وكانت المعجزات التي تلت ذلك لا توصف. فبدأت البغال تجرّ العربة التي تحمل الرفات، حتى وصلت إلى منطقة تُدعى «كونستانتياناي» (Κωνσταντιαναί)، وهناك توقفت. وبينما كانوا يضربون الحيوانات كي تتابع المسير، تكلّم أحد البغال بصوت إنساني وقال: «لِم تضربوننا؟ هنا يجب أن يُوضَع الرفات المقدّس. عندما سمع البطريرك والحاضرون الصوت، مجّدوا الله.

ومتى علم الملك بالأحداث، تفاجأ وأمر بوضع الرفات في إحدى كنائس المنطقة، حيث أتيحت للناس فرصة التبجيل لفترة طويلة.

لاحقًا، بُنيت في ذلك المكان كنيسة مكرّسة للقديس استفانوس. ويُروى أن ثيودوسيوس الصغير أرسل صدقة كبيرة إلى رئيس أساقفة أورشليم ليُوزعها على الفقراء. كما أرسل صليبًا ذهبيًا مرصّعًا بالأحجار الكريمة ليُوضع في موضع الجمجمة. وردًا على ذلك، أرسل رئيس أساقفة أورشليم اليد اليمني للقديس استفانوس كعلامة شكر إلى العاصمة (عام ٢٤٤). وعندما وصل الرفات الذي نقله بيساريّون إلى خلقيدونية، تجلّى القديس لبولخيريا، التي أتت مع أخيها الإمبراطور ثيودوسيوس الجديد لاستلام هذا الأثر الكريم، الذي وُضع لاحقًا في القصر، ثم نُقل إلى أول كنيسة للمدينة الإمبراطورية المُكرّسة للقديس.

# سيرة القديس نكتاريوس العجائبي

رُمَة ِ سُونُوهِ (لسرة (لخس خونكروبولوهر

# الجزء الخامس - تتمة

وَهَا خُنُ عَلَى عَتَبَةِ الْحُرْبِ الأُورُوبِيَّةِ الأُولَى، حِينَ رَاحَ غِلْيُومُ قَيْصَرُ أَلْمَانِيَا يَزْرَعُ التَّهْدِيدَاتِ يُمُنَةً وَيُسْرَةً. وَقَدِ الْحُتَمَعَتْ مَمَالِكُ أُورُوبًا حَوْلَهُ أَوْ ضِدَّهُ. وَخَافَتِ الشُّعُوبُ، وَلَكِنَّهَا بَقِيَتْ غَيْرَ مُبَالِيَةٍ. وَكَانَتْ أَحْيَانًا تُعَنِّي الشُّعُوبُ، وَلَكِنَّهَا بَقِيتْ غَيْرَ مُبَالِيَةٍ. وَكَانَتْ أَحْيَانًا تُعَنِّي الشُّعُوبُ، وَلَكِنَّهَا بَقِيتْ غَيْرَ مُبَالِيَةٍ. وَكَانَتْ أَحْيَانًا تُعَنِّي الشُّعُوبُ، وَلَكِنَتْ أَحْيَانًا تُعَنِّي الْفَاحِعَةِ. وَكَانَتْ أَحْيَانًا تُعَنِّي أَفْاصِعَةً إِلَى صَوْتِ رِيحِ الْفَاحِعَةِ. أَمَّا فِي وَطَنِنَا، فَقَدْ سَارَتِ الْأُمُورُ بِشَكْلٍ أَفْضَلَ نَوْعًا مَا بَعْدَ الْجُرُوبِ الْبَلْقَانِيَّةِ الظَّافِرَةِ. وَعَادَ الْبَلَدُ لِيَنْعَمَ مَا اللَّوْتِ مِنَ الْإِنْدِهَارِ الاقْتِصَادِيِّ، وَقَدِ اسْتَتَبَ الْوَضْعُ بَعْضَ الشَّيْءِ مِنَ الْإِنْدِهَارِ الاقْتِصَادِيِّ، وَقَدِ اسْتَتَبَ الْوَضْعُ بَعْضَ الشَّيْءِ .

NEK TÄ PI Q O ÖN AITINH

القديس نكتاريوس العجائبي

وَفِي الدِّيرِ اسْتَمَرَّتِ الصَّلَاةُ كَالْعَادَةِ، إِلَى جَانِبِ التَّقْتِيرِ وَالْكَدِّ وَالْعَمَلِ الْيَوْمِيِّ، وَالْكَثِيرِ مِنَ الدُّمُوعِ.

لَقَدِ انْتَهَى بِنَاءُ دَارِ الضِّيَافَةِ خَارِجَ الدِّيرِ، وَهِيَ تَحْتَوِي عَلَى ثَلَاثِ غُرُوبٍ . وَقَدْ أَصْبَحَ فِي الدِّيرِ الآنَ أَكْثَرُ مِنْ أَرْبَعِ وَعِشْرِينَ عَذْرَاءَ يُنْشِدْنَ الْخُيَاةَ النُّسْكِيَّةَ: مِنْ مُبْتَدِئَاتٍ وَرَاهِبَاتٍ وَمُتَوَخِّدَاتٍ.

وَعِنْدَوْدٍ وَصَلَ فَجْأَةً مِنْ أَثِينَا وَالْبِيرِيهِ حَبَرٌ مُفَادُهُ أَنَّ الْمِتْرُوبُولِيتَ ثِيُوكُلِيطُس قَدْ عَادَ عَنْ مُوَافَقَتِهِ الشَّفَهِيَّةِ عَلَى بِنَاءِ اللِّيرِ، وَأَنَّهُ مُغْتَاظٌ جِدًّا، وَهُوَ يُهَدِّدُ بِطَرْدِ السَّاكِنِينَ فِيهِ وَبِتَفْرِيقِهِمْ، وَهَدْمِ الدِّيرِ.

وَكَانَتْ حِينَئِذٍ جَمِيعُ مُدَّحَرَاتِ مُؤَسِّسِ الدِّيرِ قَدْ صُرِفَتْ مِنْ أَجْلِ هذَا الْعَمَلِ، تِلْكَ الْمُدَّحَرَاتُ الَّتِي دَفَعَ ثَمَنَهَا مِنْ دَمِهِ، صَابِرًا فِي التَّجَارِبِ الْعَمَلِ، تِلْكَ الْمُدَّحَرَاتُ الْكَثِيرِ مِنَ الْفَتَيَاتِ اللَّوَاتِي أَتَيْنَ وَالتَّعْلِيمِ وَالنُّسُكِ. وَكَذَلِكَ مُدَّحَرَاتُ الْكَثِيرِ مِنَ الْفَتَيَاتِ اللَّوَاتِي أَتَيْنَ لِلْعَيْشِ فِي الدِّيرِ كَرَاهِبَاتٍ، وَأَمْوَالُ عَدَدٍ كَبِيرٍ مِنَ الْأَصْدِقَاءِ وَالْمُتَبَرِّعِينَ وَالنُّمَةِ عَنَى الْأَصْدِقَاءِ وَالْمُتَبَرِّعِينَ وَالنُّهُ اللَّ

وَيَنْبَغِي أَنْ نُشِيرَ إِلَى أَنَّ عَدَدًا كَبِيرًا مِنَ الْأَصْدِقَاءِ الْأَوْفِيَاءِ قَدْ بَدَأُوا فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ يَتَحَدَّثُونَ عَنْ هذَا الْعَمَلِ الْعَظِيمِ بِكَثِيرٍ مِنَ الْمَدِيحِ، وَكَانُوا يَأْثُونَ لِلزِّيَارَةِ وَيُقَدِّمُونَ الْمُسَاعَدَاتِ.

إِنَّ عَمَلَ عَشْرِ سِنِينَ، عَمَلًا تُعْقَدُ عَلَيْهِ الْآمَالُ، وَيَتَوَقَّعُ لَهُ مُسْتَقْبَلُ عَظِيمٌ، وَبُرْجُ الْأَجْرَاسِ الْكَبِيرُ ذَا الزَّوَايَا الْمُحَدَّدَةِ بِدِقَّةٍ، وَالَّذِي ثَمَّ بِنَاؤُهُ حَجَرًا فَوْقَ حَجَرًا فَوْقَ حَجَرٍ، وَالْأَحْلَامُ وَالْأَمَلُ وَالتَّفَانِي، كُلُّ ذَلِكَ أَصْبَحَ مُهَدَّدًا بِالتَّقَوُّضِ وَالِاغْيَارِ فِي لَحْظَةٍ وَاحِدَةٍ، لِيَتَبَدَّدَ فِي الرِّيحِ، فَقَطْ بِسَبَبِ اعْتِرَاضِ أَسْقُفٍ غَاضِبِ الْمَتِرَاضِ أَسْقُفٍ غَاضِبٍ وَحَسُودِ.

وَرَاحَ نِكْتَارِيُوسُ يَتَمَتَّمُ: «لَنْ يَسْمَحَ اللهُ بِذَلِكَ». لَكِنَّ هِذَا الْخُبَرَ السَّيِّئَ صَارَ يَتَأَكَّدُ يَوْمًا بَعْدَ يَوْمٍ،

كُلَّمَا وَصَلَ مَرْكَبُ جَدِيدٌ وَزَائِرٌ جَدِيدٌ. وَحَتَّى سَاكُوبُولُوسَ الْحَبِيبُ الْمُقِيمُ فِي أَثِينَا، قَدِ اشْتَرَكَ فِي الْمَعْرَكَةِ: كَانَ يَصِلُ فِي نِهَايَةٍ كُلِّ أُسْبُوعٍ عَلَى فِي الْمَعْرَكِةِ: كَانَ يَصِلُ فِي نِهَايَةٍ كُلِّ أُسْبُوعٍ عَلَى ظَهْرٍ حِمَارِهِ حَامِلًا كَدْسَةَ كُتُبٍ دِينِيَّةٍ مَعَ الْأَغْرَاضِ الْمَطْلُوبَةِ، حَانِي الظَّهْرِ، حَزِينًا، وَيَقُولُ: «لَقَدْ جُنَّ ثِيُوكُلِيطُسَ مِنَ الْغَضَبِ بِسَبَبِ لَيَقَمْ وَلَيْ الظَّهْرِ، هِ الإِكْلِيرُوسُ فِي تَوَسُّعِ الدِّيرِ، هذَا مَا يَهْمِسُ بِهِ الإِكْلِيرُوسُ فِي أَيْنَا. وَسَوْفَ يَأْمُرُ بِكَلِّهِ بَيْنَ يَوْمٍ وَآخَرَ».

أَمَّا الْرَّاهِبَاتُ فَقَدِ اسْتَسْلَمْنَ لِلْبُكَاءِ وَالْبُكَاءِ وَالْفُزَعِ. إِلَى أَيْنَ سَيَتِمُّ إِرْسَالُمُنَّ؟ وَالْإِضْطِرَابِ وَالْفُزَعِ. إِلَى أَيْنَ سَيَتِمُّ إِرْسَالُمُنَّ؟ وَأَيْنَ سَيُتَابَعُنَ حَيَاةً الاسْتِشْهَادِ هَذِهِ؟ لَقَدْ

كَانَتِ الأَدْيَارُ الأَرْتُودُكُسِيَّةُ الْحَقِيقِيَّةُ وَالْخَلَايَا (الْقَلَالِي) الرُّوحِيَّةُ نَادِرَةً. وَكَانَ مِنْهَا مَا هُوَ كَثِيرُ الْغِنَى وَكَانَ مِنْهَا مَا هُوَ كَثِيرُ الْغِنَى وَكَانَ مِنْهَا مَا هُوَ كَثِيرُ الْغِنَى وَلَاَ مُلَاكِ، إِلَّا أَنَّ الأَسَاقِفَةَ كَانُوا يَضَعُونَ رِجَاهُمُ الْمُقَرِّبِينَ لِيَصِيبُوا مِنْ مَدَاخِيلِ هَذِهِ الأَدْيَارِ حِصَّةَ الأَسَدِ، وَلِمَذَا فَقَدْ كَانُوا يَسْمَحُونَ فِيهَا جَيَاةٍ كَثِيرةِ التَّهَاوُنِ، مَلِيئَةٍ بِالْخِرْي وَالتَّهَتُّكِ.

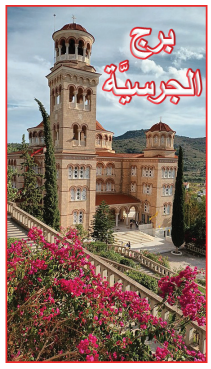
وَقَالَ لَهُمْ نِكْتَارِيُوسُ فِي أَحَدِ الْأَيَّامِ:

لا تَخَفْنَ، فَإِنَّ الَّذِي تَرَى عَيْنَاهُ كُلَّ شَيْءٍ لَا يَدَعُ أَحَدًا يَخْدِعُهُ. وَهُوَ لَنْ يَسْمَحَ بِتَفْرِيقِنَا. لِنُحَافِظْ عَلَى نَقَاوَةِ الْقَلْبِ، وَلِنَبْقَ مُتَّحِدِينَ بِقُوَّةٍ. لِنَتَحَلَّ بِالرُّوحِ الرُّهْبَانِيَّةِ، وَالْإِيمَانِ الْمُنَزَّهِ عَنِ الرِّيَاءِ. وَمِنْ جَدِيدٍ سَوْفَ تَتَشَفَّعُ بِنَا وَالدَّةُ الإِلَهِ أَمَامَ ابْنِهَا مَلِكِ الْمُلُوكِ.

وَالْحَقِيقَةُ أَنَّ الْمِتْرُوبُولِيتَ قَدْ أَعْلَمَنِي فِي الْمُدَّةِ الْأَخِيرَةِ بِأَنَّهُ يَجِبُ أَلَّا

أَضَيِّعَ وَفْتِي فِي الْإهْتِمَامِ عِبَانِي الدِّيرِ وَحَاجَاتِهِ. وَلَمَّحَ إِلَيَّ بِأَنَّهُ يُفَضِّلُ أَنْ أُسَافِرَ لِلْوَعْظِ فِي الْمَدِينَتَيْنِ الْكَبِيرَتَيْنِ وَضَوَاحِيهِمَا، بِسَبِ الْمَدِينَتَيْنِ الْمُرِوقِيَّةِ الجُديدةِ. وَلَقَدْ سَبَقَ أَنْ الْمَدَمْتُ بِالْأَمْرِ وَكَرَّسْتُ بَعْضَ اللَّيَالِي لِكِتَابَةِ الْمُمَّمَّتُ بِالْأَمْرِ وَكَرَّسْتُ بَعْضَ اللَّيَالِي لِكِتَابَةِ دِرَاسَةٍ تَارِيخِيَّةٍ حَوْلَ الصَّلِيبِ الْمُقَدَّسِ، كَانَ قَدْ طَلَبَهَا مِنِي الْمُقَدِّسِ، وَنُشِرَتْ فِي صَحِيفَةِ طَلْبَعَ مِنْ الْمُقَدِّسِ بَعْضِ اللَّيَالِي لِكِتَابَةِ الْمُقَدِّسِ، وَنُشِرَتْ فِي صَحِيفَةِ الْآرَاءِ الْمُعْلُوطَةِ الَّتِي نَشَأَتْ فِي أَذْهَانِ أَشْحَاصٍ الْاَتَّاتِ فِي أَذْهَانِ أَشْحَاصٍ الْمُقَدِّسِ الْمُقَدِّسِ. وَسَوْفَ أَبُمُ هَذِهِ الدِّرَاسَةَ الْكِيبِ الْمُقَدِّسِ. وَسَوْفَ أَبُمُ هَذِهِ الدِّرَاسَةَ وَانْ شُرَهَا فِي أَوْرَبِ وَقْتٍ مُمْكِنِ، وَأُهْدِيهَا إِلَيْهِ. وَآمَلُ أَنْ أَجْعَلَهُ يُغَيِّرُ رَأْيَهُ وَأَنْ يُصْبِحَ أَكْثَرَ وَآمَلُ أَنْ أَجْعَلَهُ يُغَيِّرُ رَأْيَهُ وَأَنْ يُصْبِحَ أَكْثَرَ وَآمَلُ أَنْ أَجْعَلَهُ يُغَيِّرُ رَأْيَهُ وَأَنْ يُصْبِحَ أَكْثَرَ وَالْمَلُكُانِ الْمُعْلَوعِ مَلَى الْمُعَلَوعِ عَلَى وَالْمَلُومِ عَلَى وَآمَلُ أَنْ أَجْعَلَهُ يُغَيِّرُ رَأْيَهُ وَأَنْ يُصْبِحَ أَكْثَرَ وَامَلُ أَنْ أَوْمَاتُ فِي أَوْمَلِ وَقْتِ مُمْكِنٍ، وَأُهْدِيهَا إِلَيْهِ. وَآمَلُ أَنْ أَجْعَلَهُ يُغَيِّرُ رَأْيُهُ وَأَنْ يُصْبَحَ أَكْثَرَ وَالْمَلُ أَنْ يُعْتَلُهُ يُعَيِّرُ وَالْمَالَا فِي الْمَعْلَى الْمُعْلَالِي الْمُعْلَعُلُهُ يُعَيِّرُ وَلَيْهُ وَأَنْ يُصْبِحَ أَكْثَرَاسَةً وَالْمُ أَنْ يُعْلِمُ الْمُعَلِّي الْمُعْلَقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلَعُلُومُ الْمُ الْمُعْلَقِيْرُ وَالْمُ أَنْ يُعْتَحِلُهُ الْمُعْلِقِي اللْمُعْلَقِي الْمِنْ إِلَيْهُ وَالْمُولِي اللْمِنْفِي الْمُؤْمِلِ اللْمُقَوْمِ اللْمُعْلِقِي الْمُقَدِّسِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُعْمِلِهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُوالِمُ الْمُعْلِ

عا. وَفِي فَحْرِ الْيَوْمِ التَّالِي، كَتَبَ الرِّسَالَةَ التَّالِيَةَ: يتبع في العدد القادم





# الإصحاح الخامس: العظة الخامسة عشرة: (١ كوه:٧-٨)

\$) لِنَقُلْ أَوَّلًا لِمَاذَا حَمَلُوا الْعَجِينَ خَارِجَ الْخُدُودِ، وَإِلَى مَاذَا يُشِيرُ هذَا الْعَمَلُ؟ يُشِيرُ إِلَى أَنَّ الْمُؤْمِنَ يَنْبَغِي أَنْ يَبْتَعِدَ عَنْ كُلِّ حَطِيَّةٍ. أَيُّ كَمَا أَنَّ الْعَمَلُ؟ يُشِيرُ إِلَى أَنَّ الْمُؤْمِنَ يَنْبَغِي أَنْ يَبْتِعِدَ عَنْ كُلِّ حَطِيَّةٍ. أَيُّ كَمَا أَنَّ ذَاكَ الَّذِي سَيَهْ لِكُ، هَكَذَا سَيَحْدُثُ لَنَا عِنْدَمَا تُوجَدُ خَطِيَّةٌ، لأَنَّهُ مِنْ غَيْرِ الْمُمْكِنِ أَنْ يَكُونَ الْعِقَابُ شَدِيدًا إِلَى عِنْدَمَا تُوجَدُ خَطِيَّةٌ، لأَنَّهُ مِنْ غَيْرِ الْمُمْكِنِ أَنْ يَكُونَ الْعِقَابُ شَدِيدًا إِلَى هَذَا الْحُدِّ بِالنِّسْبَةِ لِلرَّمْزِ، وَلَا يَكُونُ أَشَدَّ بِالنِّسْبَةِ لَنَا. وَبِمَا أَنَّهُمْ كَانُوا يُنَقُونَ بُيُوتَهُمْ جَيِّدًا مِنَ الْخُمِيرِ وَيُلَاحِظُونَ بِتَدْقِيقٍ لِيَلَّا تَكُونَ هُنَاكَ ثُقُوبٌ (أَي بُعُوتِهُمْ جَيِّدًا مِنَ الْخُمِيرِ وَيُلَاحِظُونَ بِتَدْقِيقٍ لِيَلَّا تَكُونَ هُنَاكَ ثُقُوبَ (أَي بُعُونَ هُنَاكَ ثُقُوبَ (أَي مُونَ هُنَاكَ ثُمُونَ هُنَاكُ ثُورِ مَنَ الْمُولَى مُعَنِّلًا لِلْحُمِيرِ) فِيمَا يَحْمِلُونَهُ فَإِلاَ كُونَ هُنَاكَ ثُورَ جِدًا يَجِبُ أَنْ مُونَ هُنَاكَ ثُونَ هُنَاكُ وَيُونَ هُنَاكُ وَيُومِ لَنُهُ وَلِيمًا الْأَفْكُونَ هُعَلِقٍ لِيكَا أَنَّهُمْ كَانُوا لِنَقَيَّةٍ.

إِلَّا أَنَّ هَذَا قَدْ حَدَثَ هَوُلاءِ فِي الْمَاضِي، أَمَّا الآنَ فَلَا يَحْدُثُ بَعْدُ، لأَنَّ الْفَطِيرَ (الْعَجِينُ غَيْرُ لأَنَّ الْفَطِيرَ (الْعَجِينُ غَيْرُ لأَنَّ الْفَطِيرَ (الْعَجِينُ غَيْرُ الْمُحْتَمِرِ)، يُوجَدُ الآنَ فِي قَلْبِ الْمُدُنِ، الْأَمْرُ الَّذِي أَصْبَحَ مُعَبِّرًا عَنْ اللهِ أَكْثَرَ مِنْهُ عَنْ نَامُوسٍ (قَانُونٍ)، لأَنَّهُ مَادَامَتِ الْحُقِيقَةُ قَدِ اسْتُعْلِنَتْ، فَلَا مَكَانَ بَعْدَ للرُّمُوزِ.

عَلَى سَبِيلِ الْمِثَالِ، فَإِنَّ الزَّانِي قَدْ قُطِعَ مَّامًا مِنَ الْكَنِيسَةِ، بِمَغْنَى أَنَّ حُضُورَهُ فِي الْكَنِيسَةِ لَمْ يَنْفَعْ بِشَيْءٍ عَلَى الْإِطْلاقِ، بَلْ أَضَرَّ، لِأَنَّهُ لَازَالَ عُضُورَهُ فِي الْكَنِيسَةِ لَمْ يَنْفَعْ بِشَيْءٍ عَلَى الْإِطْلاقِ، بَلْ أَضَرَّ، لِأَنَّهُ لَازَالَ يُلِحَتْ الْعُورَةُ فِي الْمَورِيضُ، لَا يَسْتَطِيعُ أَحَدٌ أَنْ يُعْرِفَ مَصْدَرَ الرَّائِحةِ الْعُفِنَةِ، بَلْ يُنْسَبُ الْعُفُونَةُ لِلْجَسَدِ كُلِّهِ. وَلِذَلِكَ فَإِنَّ الرَّسُولَ بُولُسَ يَضْغَطُ عَلَيْهِمْ بِشِدَّةٍ لِكَيْ يُنَقُوا الْعَجِينَ أَوِ الْخَمِيرَةَ الْعَنِيقَةَ، كَقُولِهِ: «لِكَيْ يَكُونُوا عَجِينًا جَدِيدًا كَمَا أَنْتُمْ فَطِيرٌ. لِأَنَّ فِصْحَنَا الْعَتِيقَةَ، كَقُولُهِ: «لِكَيْ يَكُونُوا عَجِينًا جَدِيدًا كَمَا أَنْتُمْ فَطِيرٌ. لِأَنَّ فِصْحَنَا الْعَبِيقَةَ، كَقُولُهِ: «لَكِيْ يَكُونُوا عَجِينًا جَدِيدًا كَمَا أَنْتُمْ فَطِيرٌ. لِأَنَّ فِصْحَنَا الْمُسِيحَ قَدْ ذُبِحَ لاَ أَكُنا. » (١ كورنثوس ٥:٧). لَمْ يَقُلُ: «مَاتَ»، أَيْضًا الْمَسِيحَ قَدْ ذُبحَ لاَ جُلِنَا.» (١ كورنثوس ٥:٧). لَمْ يَقُلُ: «مَاتَ»، أَنْ عَبَرُ بِشَيْءٍ أَقْرَبَ إِلَى الْخُالَةِ الْقَائِمَةِ، قَائِلًا: «ذُبحَ». إِذًا لَا تَطْلُب ذَلِكَ مِثْلُ هِذَا الْفَطِيرِ. إِذًا فَمِنَ الْمُمْكِنِ لِمَلْكُ يُشْبِهُ هَذَا الْفَطِيرَ. إِذًا فَمِنَ الْمُمْكِنِ لِمِنَا الْمُعْمِرِةُ، فَلَا الْعَجِينَ، لِأَنَّهُ وَلَا حَتَّى فَطِيرُكَ يُشْبِهُ هَذَا الْفَطِيرَ. إِذًا فَمِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْ يُصْبِحَ بَعْدَ فَطِيرًا. إِلَّا أَنَّهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْهُ مَنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْ يُصْبِحَ بَعْدَ فَطِيرًا. إِلَّا أَنَّهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْ يُصْبِحَ بَعْدَ فَطِيرًا إِنَّا أَنَّهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَنْ يُصْبِحَ بَعْدَ فَطِيرًا. إِلَّا أَنَّهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَيْنُ أَنْ يُصِعِعَ بَعْدَ فَطِيرًا إِلَّا أَنَّهُ مِنَ الْمُمْكِنِ هُنَا أَيْفًا أَنْ يُعْمَلِ الْمُعَلِي الْمُعْمَلِ الْمُعْمَلِ الْمُعْلِي الْمُولِقِ الْعُلِيرَا الْمُعْمَاتِ الْمُعْمَالُ أَنْ يُعْمَالِهُ أَلَا أَلْنِهُ الْفُولِي الْمُعْلِيلُ الْمُعْلِيلُ اللْهُ الْمُعْرِلِ الْمُعْلِقِ ال

عَكْسُ ذَلِكَ، لَكِنَّهُ لَمْ يُعْلَنْ هذَا.

وَلَاحِظْ مَدَى حِكْمَةِ الرَّسُولِ بُولُسَ، أَنَّهُ لَمْ يُعْطِ لِلزَّانِي مِنْ قَبْلِ رَجَاءِ الْعَوْدَةِ أَوِ الرُّجُوع، بَلْ حَكَمَ بِأَنْ يَقْضِيَ كُلَّ حَيَاتِهِ فِي التَّوْبَةِ، كَيْ لَا يَجْعَلَهُ مِنْ خِلَالِ وَعْدٍ مِثْل هذَا، أَكْثَرَ خَمُولًا. أَيْ لَمْ يَقُلْ: «يَجِبُ أَنْ يُسَلَّمَ هذَا لِلشَّيْطَانِ، كَيْ يَعُودَ مَرَّةً أُخْرَى إِلَى الْكَنِيسَةِ بَعْدَمَا يَتُوبَ»، بَلْ قَالَ: ﴿لِتَخلُصُ الرُّوحِ فِي يومِ الرَّبِّ»، أَيْ يُحِيلُ الزَّانِي إِلَى ذَلِكَ الْوَقْتِ، لِكَيْ يَضَعَهُ فِي صِرَاع وَجِهَادٍ. أَمَّا النِّعْمَةُ الَّتِي كَانَ يَنوي أَنْ يُعْلِنَهَا لِذَلِكَ الزَّانِي بَعْدَ التَّوْبَةِ ، فَهُو لَمْ يَكْشِفْ عَنْهَا، مُتَّمَثَّلًا فِي ذَلِّكَ، بِسَيِّدِهِ؛ كَمَا قَالَ اللهُ قَلْمِعًا: «بَعْدَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا تَنْقَلِبُ نِينَوَى» (يونان ٣:٤)، وَلَمْ يُضِفْ إِلَى ذَلِكَ عِبَارَةَ: «إِنْ تُبْتُمْ فَسَتَخْلُصُونَ». هَكَذَا الرَّسُولُ بُولُسُ، لَمْ يَقُلْ: «إِنْ تَابَ بِحَقِّ، سَنُظْهِرُ نَحْوَهُ مَحَبَّةً»، لَكِنَّهُ كَانَ يَنْتَظِرُ أَنْ يُقَدِّمَ الزَّابِي عَمَلًا يَلِيقُ بِالتَّوْبَةِ، وَحِينَئِذٍ سَيَنَالُ نِعْمَةً، لأَنَّهُ لَوْ كَانَ قَدْ تَكَلَّمُ عِذَا مُنْذُ الْبِدَايَةِ، لَكَانَ حَوْفُ الزَّابِي قَدْ تَوَقَّفَ، وَلِذَلِكَ لَيْسَ فَقَطْ لَمْ يَفْعَلْ هَذَا، بَلْ عَنْ طَرِيقِ مِثَالِ الْعَجِينِ، لَمْ يَسْمَحْ لَهُ وَلَا حَتَّى أَنْ يَتَرَجَّى الْعَوْدَةَ، بَلْ أَمَرَ بِتَوْقِيفِهِ حَتَّى ذَلِكَ الْيَوْمِ، قَائِلًا: «نَقُوا منكم الخميرة العتيقة»، وأيضًا: «لِنُعَيِّد ليس بخميرة عتيقة». لَكِنْ بَعْدَمَا تَابَ اللَّهُ مَرَّةً أُخْرَى إِلَى الْكَنِيسَة ، وَعَلَى الْفَوْر .

وَلِمَاذَا يَدْعُوهَا عَتِيقَةً إِمَّا لأَنَّ حَيَاتَنَا فِي الْمَاضِي كَانَتْ هَكَذَا (عَتِيقَةً)، أَوْ لِأَنَّ الْعَتِيقَ عِنْدَمَا يَقْتَرِبُ مِنَ الِاظْمِحْلَالِ، تُصْبِحُ لَهُ رَائِحَةً كَرِيهَةٌ وَيُثِيرُ النَّفُورَ، كَمَا يَحْدُثُ مَعَ الْحُطِيَّةِ. لِأَنَّهُ لَا يُمْكِنُ أَنْ يُتَّهَمَ الْعَتِيقُ بِالْبَاطِلِ بِدُونِ سَبَبٍ، وَلَا أَنْ يُمُتَدَحَ الْحُدِيدُ بِلَا سَبَبٍ أَيْضًا، بَلِ الْعَتِيقُ بِالْبَاطِلِ بِدُونِ سَبَبٍ، وَلَا أَنْ يُمُتَدَحَ الْحُدِيدُ بِلَا سَبَبٍ أَيْضًا، بَلِ الْأَمْرُ يَعْتَمِدُ عَلَى مَا الْعَتِيقُ، وَمَا هُوَ الْحُدِيدُ، الْأَمْرُ الَّذِي يُقَالُ فِي الْأَمْرُ يَعْتَمِدُ عَلَى مَا الْعَتِيقُ، وَمَا هُوَ الْحُدِيدُةُ، إِذَا عَتُقَتْ، لَذَّ لَكَ مُوْضِعِ آخِرَ: «الصَّدِيقُ الْحُدِيثُ خَمْرٌ جَدِيدَةٌ، إِذَا عَتُقَتْ، لَذَّ لَكَ شُرُبُهَا» (ابن سيراخ ٩:٥١). رُبَّمَا هُوَ يَمْتَدِحُ الْعَتِيقِ فِي الصَّدْفَةِ، وَأَيْضًا شُرُبُهَا» (ابن سيراخ ٩:٥١). رُبَّمَا هُوَ يَمْتَدِحُ الْعَتِيقَ فِي الصَّدْفَةِ، وَأَيْضًا يَقُولُ الْكِتَابُ: « وَجَلَسَ الْقَلِيمُ الأَيَّامِ» (دانيال ٧:٢). يَتَنَاوَلُ الْعَتِيقُ هُمَا أَيْضًا كَمَدْحٍ لِلْمَجْدِ الْعَظِيمِ؛ وَمِنْ نَاحِيَةٍ أُخْرَى، فَإِنَّ الْكِتَابَ يُفَضِّلُ مُنَا أَيْضًا كَمَدْحِ لِلْمَجْدِ الْعَظِيمِ؛ وَمِنْ نَاحِيَةٍ أُخْرَى، فَإِنَّ الْكِتَابَ يُفَضِّلُ وَمُكُونَةً مِنْ عَنَاصِرَ كَثِيرَةٍ، فَهُو يَسْتَحْدِمُ نَفْسَ الْكَلِمَاتِ عَنِ الصَّلاحِ عَنِ الصَّلاحِ وَ الصَّلاحِ عَنِ الصَّلاحِ عَنَاصِرَ كَثِيرَةٍ، فَهُو يَسْتَحْدِمُ نَفْسَ الْكَلِمَاتِ عَنِ الصَّلاحِ عَنِ الصَّلاحِ عَنِ الصَّلاحِ فَي مُنْ عَنَاصِرَ كَثِيرَةٍ، فَهُو يَسْتَحْدِمُ نَفْسَ الْكَلِمَاتِ عَنِ الصَّلاحِ عَنِ الصَّلاحِ الْمَلْصَلِيقُ الْعَلَيمَ الْمُولُ عَلَيْمَ الْمُولُ مَنْ الْمُولُ مَنْ الْمُنْهُ وَالْمُولُ وَالْمَلْوَى الْمُؤْولُ الْمُولُ الْعَلَيْمِ الْمُعَلِّي الْمُؤْولُ الْمُؤْولُ الْمُؤْمِلُ مَا الْمُؤْمِلُ مُولُولُ الْمُؤْمِلُ مَا الْعَلَيْمَ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلَى الْمُعْوِلُ الْمُعْلِيمُ الْمُعْلِمُ

وَعَنِ الشَّرِّ، لَكِنْ بِمَعْنَى مُخْتَلِفٍ. لَاحِظْ كَيْفَ أَنَّهُ فِي مَوْضِع آخَرَ، يُؤَنِّبُ وَيُعَنَّفُ الْعَتِيقَ بِاسْتِحْدَامِ بَعْض الْعِبَارَاتِ مِثْلَ: («شاحُوِّ وحرجوا من حصونهم» (مزمور ٤٦:١٨ سبعينيّة)، «عتقت في سائر أعدائي» (مز ٢:٦ سبعينية). وأيضًا: «أيها العتيق في الشرّ» (تتمة دانيال ٢:١٣). هَكَذَاكَانَ الْعَجِينُ أَو الْخَمِيرَةُ، كَثِيرًا مَا يُؤْخَذُ كَرَمْز لِمَلَكُوتِ اللهِ بِالرَّغْم مِنْ أَنَّ مَعْنَاهَا الدَّارِجَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ لَا يَحْظَى بِالتَّقْدِيرِ، عَلَى الْعَكْسِ مِنْ مَعْنَاهَا الْمُتَعَلِّقِ بِالْحِيَاةِ الْأَبَدِيَّةِ (مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ).

٥) إِنِّي أَشْعُرُ بِأَنَّ الْحَدِيثَ عَنِ الْخَمِيرَةِ وَالْعَجِينِ مُوَجَّهٌ إِلَى الْكَهَنَةِ أَيْضًا، اللَّذِينَ قَبِلُوا أَنْ يُوجَدَ دَاخِلَ الْكَنِيسَةِ الْكَثِيرُ مِنْ عَجِينِ وَخَمِيرَةٍ عَتِيقَةٍ، وَلَهُ يُعَزِّلُوهَا تَمَامًا خَارِجَ حُدُودِهِمْ، بَعِيدًا عَنْ الْكَنِيسَةِ، أَيِّ الطَّمَّاعُونَ، وَالْخَاطِفُونَ أَوْ أَيِّ شَرِّ مِثْلُ هذَا، وَالَّذِي يُسْتَبْعَدُ مِنْ مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ. وَبِالْحَقِيقَةِ فَإِنَّ الطَّمَّعَ هُوَ خَمِيرةٌ عَتِيقَةٌ، وَحَيْثُ يَقَعُ وَيَخْتَرَقُ أَيَّ بَيْتٍ، فَإِنَّهُ يَجْعَلُ هذَا الْبَيْتَ مُلَوَّتًا. فَإِنْ رَجْتَ قَلِيلًا وَلَكِنَّ بِظُلَّم، فَإِنَّ هِذَا الْقَلِيلَ سَيُخَمِّرُ كُلَّ تَرْوَتِكَ (أَي سَتَكُونُ مَلُونَةً). وَلِذَلِكَ قَدْ يُحْدُثُ أَنْ يَأْتِي رِبْحٌ قَلِيلٌ بِطَرِيقَةٍ شَرِيرَةٍ، إِلَّا أَنَّهُ سَيُسَاهِمُ في فُقْدَانِ الْكَثِيرِ الَّذِي أَتَى أَو الْكُتُسِبُ بِطُرِيقَةٍ حَسَّنَةٍ. أَيْ أَنَّهُ لَا يُوجَدُ مَا هُوَ أَكْثَرُ فَسَادًا وَعُفُونَةً مِنَ الطَّمَعِ، وَإِنْ أَغْلَقْتَ عَلَى كَنْزِ مِنْ هَذِهِ النَّوْعِيَّةِ وَحَفِظْتَهُ فِي خِزَانَةٍ، وَإِنْ وَضَعَّتَ أَبْوَابًا وَعَتَلَاتٍ حَدِّيدٍ، فَعَبَتًا تَصْنَعُ أَيَّ شَيْءٍ، مَا دُمْتَ قَدْ أَغْلَقْتَ عَلَى الطَّمَع بِالدَّاحِلِ الَّذِي هُوَ أَسْوَأُ عَدُوٍّ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُحَوِّلَ كُلَّ شَيْءٍ وَيُخْرِجَهُ خَارِجًا.

مَاذَا إِذًا، سَيَقُولُ أَحَدٌ، عِنْدَمَا يَكُونُ الطَّمَّاعُونَ كَثِيرِينَ، أَلَا يُعَانُونَ مِنْ هَذِهِ الْأُمُورِ؟ بِالتَّأْكِيدِ سَيُعَانُونَ، وَإِنْ كَانُوا بَعْدُ لَمْ يُعَانُوا بِشَكْلِ مُبَاشِر وَإِنْ كَانُوا قَدْ أَفْلَتُوا الْآنَ (مِنَ الْعِقَابِ) فَيَجِبُ أَنْ تَخَافَ عَلَىَّ أُولَئِكً أَكْثَرَ حِينَ يَأْتِي وَقْتُ الدِّينُونَةِ، لِأَنَّ عِقَابًا أَكْبَرَ بِكَثِيرٍ، وَأَشَدَّ وَطَأَةً يَنْتَظِرُهُمْ، وَرُبَّكًا ۚ إِنْ كَانُوا هُمْ أَنْفُسَهُمْ قَدْ أَفْلَتُوا ( لَمْ يَنَالُوا الْعِقَابَ)، فَإِنَّ وَرَثَتَهُمْ سَيُعَانُونَ عَلَى أَيَّةٍ حَالِ مِنَ الْآلاَمِ ذَاتِهَا. وَقَدْ يَقُولُ أَحَدُّ، وَكَيْفَ يَكُونُ هَذَا عَدُلًا؟ أَجَلْ، بَلْ هُوَ عَدْلٌ تَامٌّ. فَذَاكَ قَدْ وَرِثَ تَرْوَةَ الظُّلْم، وَإِنْ كَانَ هُوَ نَفْسُهُ لَمْ يَسْلِبْهَا مِنْ أَحَدٍ، إِلَّا أَنَّهُ أَصْبَحَ يَمْتَلِكُ تَرْوَّة آخرينَ. وَهذَا تَعْدِيدًا، هُوَ الإعْتِقَادُ الْعَامُّ الْمُشْتَرِكُ بَيْنَ الْجَمِيع، وَلِذَلِكَ فَمِنَ الْعَدْلِ أَنْ يُعَانِيَ، أَي لَوْ حَدَثَ وَأَحَدْتَ أَشْيَاءَ كَانَ عَيْرُكَ قَدْ سَلَبَهَا مِنْ شَخْص مَا، فَإِذَا أَتَى صَاحِبُ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ، وَأَرَادَ أَنْ يَأْخُذَهَا مِنْكَ، فَهَلْ يَكْفِي أَنْ تَقُولَ دِفَاعًا عَنْ مَوْقِفِكَ، أَنَّكَ أَنْتَ نَفْسُكَ لَمْ تَسْلِبْ شَيْئًا مِنْهُ؟ لَا عَلَى الْإِطْلَاقِ. أَخْبِرْنِي، مَاذَا سَتَقُولُ لَهُ عِنْدَمَا يَتَّهِمُكَ، بِأَنَّهُ إِذَاكَانَ هُنَاكَ آخَرُ قَدْ نَزَعَ مُلْتَكَهُ، إِلَّا أَنَّكَ أَنْتَ تَمُتُلِكُهَا الْآنَ؟ ذَاكَ قَدْ سَلَبَهَا، وَلَكِنَّكَ أَنْتَ الَّذِي تَتَمَتَّعُ بِهَا.

هذه الأُمُورُ الْمُنْحَرِفَةُ، تَعْرِفُهَا تَشْرِيعَاتُ الأُمَمِ وَالَّتِي تُحَرِّرُ وَتُنْقِذُ الْحَاطِفِينَ، وَالَّذِينَ يَنْهَبُونَ خِفْيَةً تَرَوَاتِ الْآخَرِينَ، تِلْكَ التَّشْرِيعَاتُ الَّتِي تُشِيرُ عَلَى الْمَظْلُومِ بِأَنْ يَطْلُبَ مِنْ ظَالِمِهِ أَنْ يَرُدَّ لَهُ تَرْوَتَهُ الَّتِي سَلَبَهَا مِنْهُ

وَتَكْتَفِي بِذَلِكَ فَقَطْ. إِذًا إِنْ كُنْتَ تَعْرِفُ الْمَظْلُومِينَ، فَلْتُرْجِعْ إِلَيْهِمْ تُرَوَاتِحِمْ، وَافْعَلْ كَمَا فَعَلَ زَكَّا رَئِيسُ الْعَشَّارِينَ الَّذِي أَعَادَ أَكْثَرَ مِمَّا أَحَذُ. أُمَّا إِنْ كُنْتَ لَا تَعْرِفُهُمْ، فَأَنَا أُشِيرُ عَلَيْكَ بِطَرِيقِ آخَرَ، لَيْسَ بَعِيدًا عَن الْحَلِّ. وَزِّعْ كُلَّ هَذِهِ التَّرَوَاتِ عَلَى الْمُحْتَاجِينَ، وَسَتُقَلِّلُ وَتُحَفِّفُ هَكَذَا مِقْدَارَ الشَّرِّ. فَإِنْ كَانَ بَعْضُهُمْ قَدْ وَرَّثَ هَذِهِ الثَّرَوَاتِ لِأَبْنَائِهِمْ وَأَحْفَادِهِمْ، فَإِنَّهُمْ سَيُعَانُونَ فِي كُلِّ الْأَحْوَالِ مِنْ كَوَارِثَ أُحْرَى. وَلِمَاذَا أَذْكُرُ مَصَائِبَ الْحَيَاةِ الْحَاضِرَةِ؟ لِأَنَّهُ بِالتَّأْكِيدِ لَنْ تَكُونَ أَمَامَهُمْ فُرْصَةٌ أُخْرَى فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ (الدِّينُونَةِ)، عِنْدَمَا سَتُعْرَضُونَ مُجَرَّدِينَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، سَوَاءٌ مَن عَانَى أَوْ مَن نَهَبَ وَسَرَقَ. لَكِنَّ رُبَّكَا لَنْ يَكُونُوا مُحَرَّدِينَ بِنَفْسِ الطَّرِيقَةِ. أَيْ أَنَّ الْجَمِيعَ سَيَكُونُونَ مُتَسَاوِينَ فِي التَّجَرُّدِ مِنَ الْأَمْوَالِ، وَلَكِنْ كُلُ وَاحِدٍ سَيَكُونُ مُحَمَّلًا بِالْإِثِّهَامَاتِ الَّتَي لَهَا عِلَاقَةٌ بِالْمَالِ.

إِذًا مَاذَا سَنَفْعَلُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ، عِنْدَمَا يَقِفُ فِي الْوَسَطِ أَمَامَ عَرْش اللَّهِ الْمَخُوفِ، ذَاكَ الَّذِي عَانَى وَفَقَدَ كُلَّ مُمَتَلَكَاتِهِ، بَيْنَمَا أَنْتَ لَنْ يَكُونَ لَدَيْكَ مَنْ يُدَافِعُ عَنْكَ؟ مَاذَا سَتَقُولُ لِلْدِيَّانِ الْعَادِلِ؟ لِأَنَّهُ الْآنَ مِنَ الْمُمْكِن لَكَ أَنْ تُرْشِي الْمَحْكَمَةَ الْبَشَرِيَّةَ، إِلَّا أَنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ أَنْ تُرْشِى لِلْمَحْكَمَةِ الإِلْمِيَّةِ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ الْمَحُوفِ، بَلْ رُبَّمَا وَلَا الْآنَ سَيَمْكِنُكَ أَنْ تَصْنَعَ هَذَا، لِأَنَّ الْقَضَاءَ الْإِلَمِيَّ مَوْجُودٌ الْآنَ، طَالَمَا أَنَّ اللَّهَ يَنْظُرُ إِلَى هَذِهِ الْأَحْدَاثِ، وَأَنَّهُ قَرِيبٌ مِنَ الْمَظْلُومِينَ، حَتَّى وَإِنْ لَمْ يَدْعُوهُ. مِعَعْنَى حَتَّى وَلَوْ أَنَّ مَن عَانَى، ۖ لَمْ تَكُنْ لَدَيْهِ إِمْكَانِيَّةٌ أَنْ يَخْصُلُ عَلَى عَدْلٍ، لِأَنَّ مَا يَحْدُثُ لَمْ يَكُنْ حَسَبَ إِرَادَةِ اللَّهِ، فَاللَّهُ سَيَكُونُ عَوْنًا لَهُ فِي كُلِّ الْأَحْوَالِ. وَقَدْ يَقُولُ أَحَدّ: كَيْفَ يَهْنَأُ فُلَانٌ، بَيْنَمَا هُوَ شَرِيرٌ؟ نَعَمْ قَدْ يَسْعَدُ، لَكِنَّ هذَا لَنْ يَدُومَ حَتَّى النِّهَايَةِ. اِسْمَعْ مَاذَا يَقُولُ النَّبيُّ: «لا تَغَر من الأشرار ولا تُغاير عُمَّال الإثم، فإنَّهُم مثل العشب سريعًا ييسون» (مز ٣٦:١-٢). إِذًا أَيْنَ هُوَ الْخَاطِفُ بَعْدَ مَوْتِهِ؟ أَيْنَ هِيَ الْمَطَامِعُ وَالآمَالُ؟ أَيْنَ هُوَ صَاحِبُ الاسْمِ الْمُهِمِّ؟ أَلَمْ يَفْقِدُوا كُلَّ شَيْءٍ؟ أَلَيْسَ كُلُّ هذَا أَحْلَامًا وَظِلَالًا؟ هذَا مَا يَجِبُ أَنْ تَتَوَقَّعَهُ لِكُلِّ إِنْسَانِ مِنْ هذِهِ النَّوْعِيَّةِ، حَيًّا كَانَ أَوْ مَيِّتًا.

لَيْسَ الأَمْرُ هكَذَا بِالنِّسْبَةِ لِلرِّجَالِ الْقِدِّيسِينَ، وَلَنْ تَسْتَطِعَ أَنْ تَقُولَ عَنْهُمْ نَفْسَ الْكَلَامِ، أَيِّ أَنْ تَقُولَ، مَا يَتَعَلَّقُ بِمِمْ هُوَ ظِلَالٌ وَأَحْلَامٌ وَمُحْرَّدُ مَوْضُوع لِلْحَكِيِّ، وَإِنْ شِئْتَ فَلْنَحْضُرْ فِي بَيْتِنَا اللَّذَانِ تَكَلَّمَا بِهِذَا الْكَلَامِ، وَلِكَ الْخِيَّامُ (أَي بُولُسُ)، وَبطْرُسُ الَّذِي لَمْ يَكُنْ مَعْرُوفًا، وَقَدْ يَقُولُ أَحَدٌ، وَكَيْفَ لَهُ أَنْ يُصْبِحَ مَعْرُوفًا وَلَهُ هذهِ الْمَكَانَةُ؟، هَلْ تُرِيدُ بِالْفِعْلِ مَعْرِفَةَ هذَا الْأَمْرِ؟ هَلْ تَرْغَبُ بِشَكْلِ كَامِل وَتُرِيدُ أَنْ تُصْبِحَ هكَذًا، إِذًا فَلْتَتَّبِعْ نَفْسَ الطَّرِيقِ الَّذِي تَبِعَهُ، وَتَبِعَهُ تَلاَّمِيذُهُ، وَأَيُّ طَرِيقِ قَدْ تَبِعَهُ؟ أَحَدُهُمَا قَالَ: «فِي جُوعِ وَعَطَشِ ... فِي بَرْدٍ وَعُرْيِ»، وَالْأَخَرُ قَالَ: «لَيْسَ لِي فِضَّةٌ وَلَا ذَهَبٌ ». هكَذَا لَمْ يَكُنْ لَدَيْهِمَا شَيْقًا، وَمَعَ هذَا كَانَا يَمْتَلِكَانِ كُلَّ شَيْءٍ.

يتبع في العدد القادم

توزّع هذه المجلة مجانًا

جمعية نور المسيح